# மெய்கண்ட்சாத்திரம்.

திருவருட்பயன் முகலியன. (பழையவுரை). உ சிவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்.

# ழீ மெய்கண்டதேவநாயனு் ஐப்பசிச் சுவாதி மலர்.

## மெய்கண்டசாத்திரம். (பதினை்கு).

திருச்சிற்றம்பலம்.

உந்தி களிறு வுயர்போதஞ் சித்தியார் பிந்திருபா வுண்மை பிரகாசம்—வந்தவருட் பண்புவினு போற்றிகொடி பாசமிலா நெஞ்சுவிடு உண்மைநெறி சங்கற்ப முற்று.

திருச்சுற்றம்பலம்.



இருபத்தொன்ருவது குருமஹாசந்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகசுவாமிகள்

இவமயம். திருச்சிற் **நம்பலம்.** 

- ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயஞர் <sub>அருளிச்செய்த</sub>
  - 8. திருவருட்பயன்
  - 9. விணுவெண்பா

(பழையவுரைகளுடன்.)

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறையா<mark>தீனத்து</mark> இருபத்தொன்றுவது குருமஹாசக்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகமூர்த்திகள் கட்டளேயிட்டருளியபடி

அவ்வாதின வித்துவான் த. ச. மீளுட்சிசுந்தரம்பிள்ளோயால் பல பிரதிகளேக்கொண்டு பரிசோதித்துப் பதிப்பிக்கப்பெற்றன.

விசய-ஐப்பசி உரிமை படுவு. மெய்கண்டார்யாண்டு—731 1953. சிவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்.

ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநாயஞர் துதி.

பண்டைமறை வண்டரற்றப் பசுந்தேன் ஞானம் பரிந்தொழுகச் சிவகந்தம் பரந்து நாறக் கண்டஇரு தயகமல் முகைக ளெல்லாம் கண்திறப்பக் காசினிமேல் வந்தஅருட் கதிரோன் விண்டமலர்ப் பொழில்புடைசூழ் வெண்ணெய் மேவும் மெய்கண்ட தேவன்மிகு சைவ நாதன் புண்டரிக மலர்தாழச் சிரத்தே வாழும் பொற்பாதம் எப்போதும் போற்றல் செய்வாம்.

— சிவஞானசித்தியார்.

#### கணபதிது**ணே.** திருச்சிற்றம்பலம்.

#### மெய்கண்டதேசிகர்மாலே.

#### கட்டளேக் கலித்துறை.

பூ வேபொற் பூ வின் மணமே மணப்பு தப் பூங்கற்பகக் காவே யென திரு கண்ணேயென் கண் ஹூட் கருமணியே கோவே குணக்குன் றமேயெுண யாண்ட சுகோ தயமே தேவே திருவெண்ணெய் மெய்கண்ட நாதமெய்த் தேசிகனே.

மெய்வாய்கண் மூக்குச் செவிவழி யேசெல் விடயமைந்தின் ஐவா யகப்படு மீபோன் மயங்கு மருவி‱யேற் குய்வாய்மை காட்டி விணவீட்ட யின்ப முறக்கரூணே செய்வாய்திருவெண்ணெய்மெய்கண்டாரை தமெய்த்தேசிகனே.

ஊனே அவ்வுனி னுயிரே யுயிர்க்குபி ரேயுணர்வே வானே மறைப்பொரு ளேயருளேவடி வாகியவெங் கோனே பெனதற் றியானின தாகவுங் கூட்டுவையோ தேனே திருவெண்ணெய் மெய்கண்ட நாதமெய்த் தேதிகளே. 3

பார்த்த விடமெங்கு காயேற்கு வேற்று முகப்படுமற் ருர்த்த வறிவினர் கேயமும் வேம்பெனக் காமருளிற் கூர்த்தமெய் வேடமு மப்படி யேயென் கொடுமையிதைத் தீர்த்தென்ணே யாண்டருள் மெய்கண்ட காதமெய்த் தேசிகனே. 4

முற்பவம் வந்த வாலாறு முற்று முடிந்ததற்பின் உற்பவம் வந்த வாலாறு மோர்கில துண்மையென்னே அற்புத விக்ரக வானந்த ரூப வருட்டுசெல்வமே சிற்பா சின்மய மெய்கண்ட நாதமெய்த் தேசிகனே. 2

உன்மத்த மாயைக்கு முன்னது கன்ம மெனவுரைப்பார் கன்மத்தின் முன்னது மாயையென் பார்கலக் காதருளாய் தன்மத்தை முன்னிட்ட மூன்று முணருந் தபோதனர்க்குச் சின்முத் திரையருண் மெய்கண்ட நாதமெய்த் தேசிகனே.

6

சுந்தா மான முகதா மரையும் சுரந்தவருள் உந்திய பார்வையும் சின்முத் திரைக்கையு மோங்குமின்பம் தந்தருண் மேனியும் பாதார விந்தமு மாய்த்தமியேன் சிந்தை குடிகொண்ட மெய்கண்ட நாதமெய்த் தேசிகனே.

7

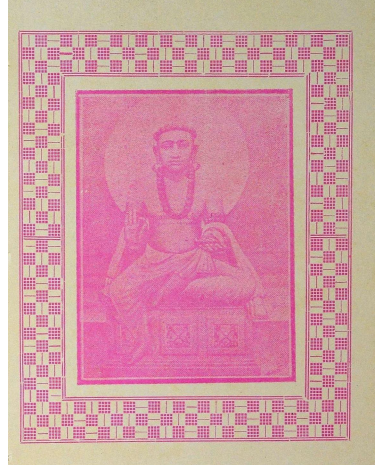
ஆறுக் லேனென் கவ‰ யெலாரின தஞ்செழுத்தைக் கூறுக் லேனின் னருட்பெருக் கத்தைக் குறித்துணர்க்துள் ஊறுக் லேனின் னருளெ‱க் காக்குமென் றுண்மையதாத் தேறுக் லேன்வெண்ணெய் மெய்கண்ட நாதமெய்த் தேசிகனே. 8

அறிவா லறிதற் கடங்காத பேரொளி யாகியெங்கும் கிறைவாய்ப் பாம சுகமாகி நேய மிலாருளத்திற் பிறிவா யடிய குளத்தமு தாய்ப்பெரி தாகுமின்பச் செறிவாக் திருவெண்ணெய் மெய்கண்ட காதமெய்த் தேசிகனே. 9

கருவின யெ<mark>ய்</mark>தச் செயுமாண வத்தக்குங் காரணமாம் இருவின ரின்ற ரிலேமைமற் அண்மையெல் லாமொருசொற் பொருளின தாக வமைத்தருண் ஞானப் பொருட்சுவையாய்த் திருவெண்ணெய் மேவிய மெய்கண்ட நாதமெய்த் தேசிகனே, 10

> திருச்சிற்றம்பலம். ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர்திருவடிவாழ்க. ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள் மலரடிவாழ்க.

> > — ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக மூர்த்திகள்.



## வாழ்த்து.

வாழ்க வந்தணர் வானவ ரானினம் வீழ்க தண்புனல் வேந்தனு மோங்குக ஆழ்க தீயதெல் லாமர மைமே சூழ்க வையக முந்துயர் தீர்கவே.

கயிலாய ப யிற் சிவஞான போதநெறி காட்டும் வெண்ணே

பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பாநு வாகிக்

குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன்

சயிலாதி மரபுடையோ<mark>ன் றிருமரபு நீ</mark>டூழி தழைக மாதோ.

-- ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானயோகிகள்.

குறிப்பு:— திருவருட்பயன், சங்கற்பரிராகாணம் இவற்றின் உ**ரை** ஹால் வேண்டுவோர் தனித்தனி ஒவ்வொன்றிக்கும் எட்டணவுக்குத் தபால் தவேச்சீட்டுகள் ஆதீன வேரோரி யனுக்கு அனுப்பிப் பெற்றுக்கொள்ளவேண்டும்.

அச்சிட்டத: ஸ்ரீ முருகன் அச்சகம், கும்பகோணம். 'திருவருட்பயன்' என்பது திருவருளினது பயஃப்பற்றிக் கூறம் ஒருநூல் எனப் பொருள்படும். திருவருட்பயன் ஆரும் வேற்றமைத்தொகை. அது இரண்டாம் வேற்றமைத் தொகைப் புறத்துப்பிறந்த அன்மோழித்தொகையாய் இந்நூலுக்குக் காரணப் பெயராயிற்று என்பர்பெரியோர். அஃதாவது 'சிவபெருமானுடைய திருவருள் ஆன்மாக்களுக்குப் பயன்படுமாறு இவ்வாறு' எனத் தெளிவாகக் கூறம் நூல் என்பதே இதன் திரண்ட பொருளாழ். இனி. இறைவன் திருவருட்சத்தி அநாதிகாலம் தொடங்கியே ஆன்மாக்களுக்குப் பயன்பட உபகரிக்கும் நிலையப் பக்குவ ஆன் மாக்கள் சிவஞானமே கண்ணுகக்கொண்டு, தெளிவாக உணர்ந்து, வீட்டின்பத்தைப் பெற்றுய்யுமாற்றை எளிதின் உணர்த்துவது இந்நூல் எனினும் இழுக்காது.

இந்நூல் குறள்வெண்பாக்களால் அமைந்தது. காப்பு உள்பட நூற்ருரு குறள் வெண்பாக்களேயும், பப்பத்துக் குறள்வெண்பாக்களேயும், பப்பத்துக் குறள்வெண்பாக்களேயும் கொண்டு மிளிர்வது இது. இவற்றுள் முதல் ஐந்து அதிகாரங்கள் பெருது எனவும், பீன் ஐந்து அதிகாரங்கள் சிறப்பு எனவும் கூறப்படுவன ஆம். முதல் மூன்ற அதிகாரங்கள் சிறப்பு எனவும் கூறப்படுவன ஆம். முதல் மூன்ற அதிகாரங்கள் பதி பசு பாச உண்மைகளே விளக்குவன நான்கா வது திருவருளின்தன்மை இது எனவும், ஐந்தாவது — அத்திரு வருளே ஆன்மாக்களே இரட்சிக்கத் திருவுருக்கொண்டு எழுந்தருளிவந்து உபகரிப்பது இவ்வாறு எனவும், ஆருவது — ஆன்மா திருவருளிணுமே உண்மைப் பொருளின் உணரும் முறைமை இப்படி எனவும், ஏழாவது — அறிந்தபடி நின்ற ஆன்மாக்கள் யான் எனது என்னும் செருக்கு அறுதல் எவ்வாறு எனவும், எட்டா வது — ஆன்மாக்கள் திருவருளே துணேயாகக் கொண்டு ஆன்ம

லாபம் ஆகிய சிவப்பேற்றை அடையும் நெறி இது எனவும், ஒன் பதாவது—சிவப்பேற்றை அடைவதற்குரிய சமா தகூடாதோர் திரு வைந்தேழுத்தின் வீதிப்படி கணித்து அருட்பேறு உற்றுச், சிவப்பேறு ஆகிய பேரின்பத்தை எளிதில் தலேக்கூடுக எனவும், பத் தாவது சிவப்பேறு அடைந்தோர் நிலே இது எனவும் கூறுவன. ஞாசைரியர் தன்னயடைந்த ஒரு பக்குவன் அதிதீளிரநிலேயில் நின்று 'சிவபரம்பொருள் ஆன்மாக்களே ஐந்தோழிற்படுத்து வானேன்'? எனக் கேட்க, 'அஃதெல்லாம் அருளே' என ஆசிரியர் அருளிஞராக. பின்னும், அப்பக்குவன் நனிதெளியுமாறு அவ் அரு ளாவது யாது ? அதனுல் அடையும் பயன் என்னே? என்று சிவாகமங்கள் உணர்த்தியவாறு விரித்துக் கூறியதே இத்திருவருட் பயனின் உட்கிடை என்க.

இந்நூல எம்மனேர் பொருட்டு அருளிச்செய்த ஆசிரியர், மேய்கண்டதேவநாயளுடைய பரம்பரையீலே நான்காவது குர வராக எழுந்தருளியருந்து முதனூலாகிய சிவஞானபோதத்தையும் வழிநூலாக எழுந்த சிவஞானசித்தியாரையும் உணர்த்த உணர்ந்த மாணவர்க்குத் தெளியுமாறு புடைநூலாகச் 'சிவப்பீரகாசத்' தையும் மற்றும் எழுநூல்களேயும் தந்தருளிய ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயளுர் ஆவார்கள். I உந்தி, 2 களிறு, 3 உயர்போதம், 4 சித்தியார், 5 பிந்திருபா, 6 உண்மை, 7 பிரகாசம், 8 வந்த அருட்பண்பு, 9 விஞ, 10 போற்றி. 11 கொடி, 12 பாசமிலாநெஞ்சுவிடு, 13 உண்மைநேறி, 14 சங்கற்பம்'' என முற்றிய மெய்கண்ட சாத்திரம் பதினைகளுள் எட்டாவது சிவப்பீரகாசம் முதலாகச் சங்கற்ப சிராகரணம் ஈருக உள்ள எட்டுச் சாத்திரநூல்களுள் இரண்டாவதுநூல் இஃதாம் : மூன்மூவது வினைவண்பா ஆம். இவ்வீழண்டு சாத்திர நூல்களும் இப்போது ஆராய்ந்து பழையவுரையுடன் திருத்தமாக ஆதீனப்பதிப்பாக வெளிவருவன.

ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயஞர் அருளிய 7-சிவப்பிரகாசம் இவ்வா தீனத்து உரையுடன் நந்தன—தை மாதத்திலும், 14-சங்கற்ப நிரா கரணம் பழையவுரையுடன் விசய ஆண்டு-புரட்டாசியில் விசய தசமி மலராகவும் சித்தாந்தசைவ மெய்யன்பர்களுக்கு எளிதில் கிடைத்த கருவூலம்போலவே இன்று விசய-ஐப்பசிச்சுவாதி மல ராக, 8 திருவருட்பயன், 9 விஞவெண்பா ஆகிய இரு நூல்களும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மஹாசக்கிதானத்தின் திருவருட்பெருக்கால் வெளி வருகின்றன. இதனே அடுத்து ஏனேய சாத்திரநூல்களும் வெளி வரச்சித்தமாயுள்ளன. மெய்கண்டசாத்திரங்கள் பதிணைக்கனுள் 1. திருவுக்தியார், 2. திருக்களிற்றுப்படியார், 3. சிவஞான போதம், 5 இருபா இருபது, 7 சிவப்பீரகாசம், 8 திருவருட்பயன், 9. விணுவெண்பா, 14. சங்கற்பநிராகரணம் என்னும் எட்டு நூல்கள் இவ்வாதீனத்து உரையுடன் சிறக்தமுறையில் வெளிவக் துள்ளன. ஏனேய சாத்திர நூல்களில் சிவஞானசித்தியார் அறவர் உரையுடனும், சிவஞானபோதம் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானயோகிகள் சிற்றுரை பேருரைகளுடனும் விரைவில் வெளிவர இருப்பன. சில அச்சாகியும் வருகின்றன. இவை சிவஞானச்சரக்கறையாகிய திரு வாவடுதுறை ஆதீனத்தின் அளவற்ற சிவானக்த அநுபூதியின் பெரு மையை மலேயிவிட்டவிளக்கென உலகுக்கு அறிவித்து சிற்பனவாம் என்க.

இனி, விருவெண்பா என்பது விருவியதைக்கூறும் வெண்பா எனவும், வினுவி அறியவேண்டும் பொருளினேக்கூறும் வெண்பா எனவும், வினைத்தகும் பொருளேக்கூறும் வெண்பா எனவும் பொருள்கொள்ளக் கடப்பதாகிய சொற்டுருடராம். இது தன்மை, முன்னிலே. படர்க்கையில் இறப்பு நிகழ்வு எதிர்காலங்களேக் காட்டி நிற்பதாய் உள்ளது. ''கடா இன்றி உரை கிகழாது என்பார் மதம் பற்றிய கலேவழக்கு '' என்பர் பெரியோர். ஆகலின், 'வினு முந்துருத உரையில்‰ு வன்பது பழமொழி நானூற்றுச் செய்யுள். 'இத‱. இச்சூத்திரம் என்னுதலிற்றே? எனின், என வினுவிக்கொண்டு வரையும் 'உரைநடைகளானும் அறிக'' என அச்செய்யுட் குறிப் புரையீல் உணர்த்தியருளினர் மதுரை ஸ்ரீமத் திருநாராயணேயங்கார் சுவாமிகள். எனவே, அறிவுக்கறிவாய் நின்றுணர்த்தும் ஒப்பற்ற பரம்பொருளேச் சிந்தித்து விளுவி அறிதற்கு உரியனவாகிய செய் நகளேயெல்லாம் வெண்பா யாப்பில் அமைந்த செய்யுட்களால் ஆக்கிய நூல் என்பதே தெளிவாம் என்க. இதற்குப் ''பாசத் தை வினுவி அறியக் கூறிய வெண்பாநூல்'' எனப் பண்பும் வினயும் அவாய் நீலேயாற்கொண்டு முடித்துப் பொருள்கொள்ள வேண்டும் என்பர் அறிஞர். ஊரும் பேரும் இல்லா அம்முழுமுதற் பரம் பொருளே ஆன்மாக்களே இரட்சித்தற்பொருட்டு ஊரும் பேரங் கொண்டு குருவடிவாய் எழுந்தருளிவந்து அருளும் என்பது சித் தாந்த சைவர் துணிபாதலின், இந்நூலாசிரியர் தமது ஞானுசிரிய ராகிய ஸ்ரீ மறைஞானசம்பந்ததேவ நாயனை முன்னீலேப்படுத்திக் கூறியருளினர். ஆயினும், இவ்வினுக்கள் தமது ஆசிரியரை வினுவி யருளியதன்று. வினுவியருளியதாயின், அவ்வினுக்கட்கெல்லாம் ஆசிரியர் அருளிய விடையின்யும் தந்தருள்வேண்டுமன்ரே? இவ் வாறு கொள்ளாக்கால் பெரிதும் இடர்ப்பட்டுப் பொருளுரைத்தல் வேண்டும்.

எனவே, பாசகீக்கம் பெற விரும்பீனேர் இந்நூலிற் கூறிய வாறு வினுவி அதன் உண்மைப் பொருளே அறிதல் வேண்டும் என் பதை இறுதி வெண்பா அறுதியிட்டுக் கூறும். இதனுற் போந்த பயன் புறச்சமய நூற்பொருளால் மயங்காமையேயாம். பொருள் நிச்சயமுற்று நிட்டை கூடுதலே இந்நூல் அருளிச் செய்ததற்குக் காரணம் என்பர்.

இனி, சகலாகம் பண்டிதராகிய ஸ்ரீ அருணந்திதேவநாயனர், ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநாயனராகிய தமது ஞாணிசியர் சிவஞான போதத்தையும் அதன் வார்த்திகப் பொழிப்பு முதலானவற்றையும் அருளிச்செய்து தெய்வச்செந்தமிழ்நாடு உய்திபேற விரித்து ஒரு நூல் இயற்றுக எனப்பணித்தருள அப்பணி தலேமேற்கொண்டு சிவ ஞான சித்தியாரை அருளிச் செய்தனர் அதன் பின்பு ஆணவ மல நிவர்த்தியை விளக்கிக்கூறும் இருபா இருபஃது என்னும் நூலேயும் அருளிச் செய்தனர். ஸ்ரீ அருணந்திதேவநாயளுடைய மாணவர் ஸ்ரீ மறைஞானசம்பந்த நாயனர் தமக்கு அருளியவாறே அவ் இருபா இருபஃது என்னும் ஞானநூலேச் சிந்திந்து அம்மரபு பாதுகாத்தற் பொருட்டே ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயனரும் இந்த வின வெண்பாவை இயற்றியருளினர் எனவும் கூறுவர். இனி, கொற் றவன்குடி-ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயனர் அருளிச்செய்த புடை நூலா கிய சிவப்பிரகாசம்-சிவம்பிரகாசிக்கும் முறையையே மிகுத்துக் கூறம். திருவருட்பயன்—ஆன்மாக்கள் பாசத்தால் கட்டுற்றுப் பசுத் துவம் பெற்றுப் போக போக்கியங்களே நுகர்தலும் திருவருட் செயலே என்பதைத் தெளிவிக்கும். இவ்வினு வெண்பர் நூல்-ஆன்

மாக்கள் இருண்மலிலே எய்திப் பாசமுற்றநிற்கும் காலத்தும் இறைவன் தனது அருட்பெருக்கால் பாசவிளக்கம் செய்யும் நீலே யையே மிகக்கூறும் என்ப. ஆதவின், இவ்வாசிரியர் அருளிய எட்டு நூல்களுள் மேலே கூறிய மூன்றும் முழுமுதற்பரம்பொருளாகிய பதி—பசு—பாச ரீலேமைகளேயே வெவ்வேருக எடுத்து விரித்து விளங்கக் கூறுவனவாம். பாசங்களின் பற்று நீங்காளுயின் ஆன்மா பிறவித் துயரினின்றும் நீங்க வழியில்லே. இறைவனடி சேர்தலும் இன்கும். இதனே, ''பற்றி விடாஅ இடும்பைகள் பற்றின்ப்— பற்றி வீடாஅ இடும்பைகள் பற்றின்ப்— பற்றி வீடாஅ தவர்க்கு'' எனவும், ''பிறவிப்பேருங்கடல் நீந்துவர் நீந்தார்—இறைவ னடிசேரா தார்'' எனவும் வரும் திருக்குறட்பாக்கள் இனிதின் உணர்த்துவனவாம் என்க. எனவே, ஆன்மாவும், காட்டுகிற சிவகுமம், காணப்படும் பொருளும் சிவ மோழிய விளங்கா'' எனத்தேறிச் சிவஞானப் பேறடைவதே இந்நூலின் பெரும்பயனைக் கொள்க.

இனி, விஞவெண்பா என்னும் இந்நூல் பதின்மூன்று நேரிசைவெண்பாக்களால் இயன்றுளது. அவை முறையே:— 1. இருண்மலநிலே, 2. கேவல சகல சுத்த இயல்பு, 3. ஞான தரிசனம், 4. சுத்ததத்துவ தரிசனம், 5. திருவருட்டரிசனம், 6. பாசநீக்கம், 7. அத்துவித அநுபவம், 8. பதிநிலேமை, 9. விஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலர் நிலே, 10. பசுநிலேமை, 11. சிவஞானப் பேறு, 12. சிவபோகம் என்பனகூறிப்பின், 13. இந் நூற்பயணேயும் விளக்குவனவாம் என்க.

இனி. திருவருட்பயன், விணுவெண்பாவுரைகள் மிகப்பழையன, இவ்விருநூல்களுக்கும் இவ்வாதீனத்து 5-வது குருமகர்சர்திதானம் ஸ்ரீ வேலப்பதேசிகர் திருவருள்பெற்ற ஸ்ரீ நமச்சிவாயத்தம்பீரான் உரை இயற்றியருளினர். அந்தக்காலம் விணுவெண்பாவுரையால் கி. பி. 1678 என வீளங்கும். மெய்கண்ட சாத்திரம் பதிணுன்கினுக்கும் மேலேகண்ட ஸ்ரீ வேலப்பதேசிக்சுவாமிகளும், அவர்கள் மாணவர் ஸ்ரீ நமச்சிவாயத்தம்பீரானும் உரை வரைந்தருளினர் என்னும் வரலாறு உண்மையால் ஏனேய உரைகள் எப்போது செய்தருளினர் என்பது நன்கு தெரியவில்லே. இந்த உரைகடை மிக எளிமையானது; கற்போருக்கு நன்கு வீளங்கத்தக்கது. திருவருட்பயனுக்கு, சேதுமடாலயம்-ஸ்ரீ நிரம்பவழகிய தேசிகர் செய்தருளிய போழிப்புரையும் கிடைத்தது. இன்னும் சில உரைகளும் உள்ளன போலும் என்பர். நாளாவட்டத்தில் திருவருள் கூட்ட அவ்வுரைகளும் கிடைப்பதாயின் தமிழ்நாட்டுக்கு - சித்தாந்தசைவப்பேரன் பர்களுக்கு மிகவும் பயன்தரத்தக்கதாம்,

இவ்விருநூல்களேயும் பரிசோதனே செய்வதற்குக் கருவியாக வுள்ளனவாகிய பிரதிகள் :—

காணியம்பாக்கம் - முருகேச முதலியாரால் கி. பி. 1892-ல் பதிக்கப் பெற்ற அச்சுப்புத்தகம்—1,

சென்னே சிந்தாத்திரிபேட்டை - கொ. சண்முகசுந்தர முதலியாரால் கி பி. 1895-ல் அச்சிடப்பட்ட சித்தாந்த அஷ்டகம் உரைப் புத்தகம்—1.

காஞ்சி - நாகலிங்க முதலியாரால் கி.பி. 1897-ல் அச்சிடப்பட்ட மெய்கண்டசாத்திரம் முழுவதும் உள்ள உரைப்புத்தகம்—1.

இவ்வாதீனத்து அடியார் கூட்டத்தில் ஒருவராகிய ஸ்ரீ சுந்தரலிங்கத் தம்பிரான் சுவாமிகள் கையெழுத்துக் காகிதப்பிரதி—1.

இவைகளில் ஆங்காங்கே பல பிழைகள் இருந்தன. அவைகள் எல்லாம் இப்பதிப்பில் திருத்தம் பெற்றன. படிப்போர்க்கு எளி தில் பொருள் விளங்குமாறு பதங்களேப்பிரித்துப் பொருள்கூறப் பட்டுள். மேலேகூறிய பதிப்புக்களேயும் இந்தப் புதிய பதிப்பையும் உடன்வைத்து நோக்குவோர்க்கே அவை புலனும். எனினும், இப் பதிப்பிலும் என் அறியாமையால் நேர்ந்த பிழைகளும் விடுபட்ட கில அச்சுப் பிழைகளும் இருத்தல் கூடும். அவற்றைக் காணும் அறிவுடைப் பெருமக்கள் தயவுசெய்து எளியேனுக்குத் தெரிவீப் பார்களாயின் புத்தகம் மறுபதிப்பீல் திருத்தம் பெறுவதுடன் எளியேனும் திருந்த ஏதுவாம். திருத்தங்கள் யாவும் உபகரிப்போர் பேயரால் நன்றிக் கறிகுறியாக வெளியீடப் பெறுவனவாம். எவ்வாற்ருனும் பிழையின்றி நூலும் உரையும் வெளிவரவேண்டும் என்னும் கருத்தே மிகப்பெற்றுள்ளேன் என்பதை அறிஞர் உலகம் நன்கறியும். எனினும், குறைகூறும் ஒரு கிலரை எவராலும் தெருட்ட ஒண்ணுது என்பதை யாவரும் அறிவர்.

குருமஹாசந்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகமூர்த் திகள் இந்த வெளியீட்டி லும் வழக்கம்போலவேசெய்தருளிய கருணேயைச் சைவவுலகம் போற்றுதற்குரியது. திருவெண்ணெய்நல்லூரிலே நடைபெற்ற சித்தாந்த சைவ மாநாடு முற்றுப்பெற்றவுடனேயே ஐப்பசிச்சுவாதியில் எந்த நூல் வெளியிடவுள்ள தென்ற திருவுளக் குறிப்பே இன்று இப்புத்தகவுருவில் மிகவிரைவிலேவெளியர்யினமை காணலாம் குற்றம் பொறுத்தருளுக.

திருவாவடுத**ை** 3—11—53. இங்ஙனம், சித்தார்தசைவமணி — தே. சே. மீனுட்சிசுந்தரம் பிள்**ளே,** ஆதீன வித்துவான்.

#### திருவருட்பயன் பொருட்சுருக்கம்.

- க. மேலாகிய இறைவனது தன்மையை உணர்த்து வதால் இவ்வதிகாரம் பதிமுது கி‰ என்ற கூறப் பட்டது. தன்மை-இயல்பு. முதபதிகி‰ எனமாறக.
- 1. இறைவனது உண்மை, 2. திருவருட்சத்தியின் உண்மை, 3. இறைவனது உயர்வு, 4. இறைவன் ஆன்மாக்களின்பொருட்டே முத்தொழில் இயற்றல், 5. இறைவன் அருவுருத்கன்மை, 6. கடவுட்டன்மை இறைவற்கு இயல்பாகவுடைமை, 7. இறைவன் அன் பர்க்கு எளியவன், அன்பர் அல்லா தவர்க்கு அரியவன் எனல், 8. இறைவன் எப்பொருளினும் தோய்க்தம் தோயாதரிற்றல், 9. இறைவன் விருப்பு வெறுப்பு இல்லாத கடுகில்மை உடையவன், 10. இறைவன் ஆன்மாக்களுடைய பிறவிப்பிணியைப் போக்கிப் பேரின் பத்தை அருளுபவன் ஆதலின் அவ்விறைவனே எஞ்ஞான்றும் இடைவிடாமல் தியானி த்த வழிபடவேண்டும் அஃ தம் உறுதிப்பாட்டுடன் கடியிருத்தல் வேண்டும் என்பது முதலியன இவ்வதிகாரத்திற் கூறப்பட்டுள்.
- உ. பலவாய உயிர்களது முறைமையினே உணர்த்து தலின் இது பசுமிலே எனப்பட்டது. இஃத உயிரவை மிலே எனைவும் கூறப்படும்.
- 1. உயிர்கள் உண்மை, அவை அளவிலஎனல், 2. மூவகைப்பட்ட உயிர்கள், 3. இயல்பாகவே உயிர்கள் ஆணவமலத்தால் பிணிக்கப்பட்டவை, 4. ஆன்மாக்கள் சுதர்தாமுடையன அல்ல, 5. உயிர்கள் அறிவிக்க அறிவனவே, 6. ஆன்மாக்களின் இயல்பு 7. ஆன் மாக்கள் சத்தல்ல அசத்தம்அல்ல சதசத்து என்பது, 8. ஆன்மஅறிவுக்கு உவமைகூறிவிளக்குதல், 9. ஆன்

மாலின் அறியாமையை உவமையால் பெறவைத்தல், 10. ஆன்மாக்களின் அறியாமை வேக்கி அவை அருளேப் பெறுங்காலம் என்ரு எனக்கூறி இரங்கல் முதலியன.

- டை அறியாமையே வடிவாகிய ஆணவமலத்தினது தன்மையையும் ஒழிந்த மாயை கன்மங்களின் இயல்பு கூளயும் எடுத்தவிளக்குதலின் இவ்வதிகாரம் பாசநிஃல என்னும்பெயர்பெற்றது. இஃத இருண்மலநிஃல எனவும் கூறப்படும்.
- 1. ஆணவமலிலே, 2. ஆணவமலத்தக்கு உவ மானம், 3. பூத இருளுக்கும் ஆணவமல இருளுக்கும் உள்ளவேறுபாடு, 4. ஆணவமலம் ஆன்மஞானத்தை யும் சிவஞானத்தையும் விளக்கும் முறை. 5. ஆணவமலம் ஆன்மானத்தை மலம் ஆன்மா அறியப்படாமல் கிற்பதை உவமானத்தால் விளக்குதல், 6. ஆணவத்தை அறிவது எவ்வாறு எனல், 7. ஆணவமலம் இல்ல என்பாமைமறுத்த உண்டுளனச் சாதித்தல், 8. ஆணவமலம் அசாதியே உள்ளது எனல், 9. ஆணவமலசத்தி கெட்டு முத்தியடைதல், 10. இருளும் ஒளியும்போல மலமும் மாயையும் தம்முள் மாறு பாடு உடையன, மாயாகாரியங்கள் சங்காரகாலத்திலே தமது காரணத்தில் அடங்கிற்பினும் ஆன்மாக்களே அகன்றன அல்ல என்பது முதலியன.
  - ச. கரு?ணயே வடிவாகிய ஞானத்தின் முறைமை பை உணர்த்தவத ஆகலின், அருளதமி‰ என இவ் வதிகாரம் பெயர்பெற்றது.
  - 1. அருளினது உயர்வு, 2. அருளினது உபகாரத் தன்மை, 3. அருள் அறிவிக்கும் தன்மை, 4. அரு ளோடு இருந்தம் ஆன்மா சிவானுபவம் உணராமை, 5. அருளே ஆன்மா அறியாமை, 6. ஆன்மா அருளே

அறியாமைக்கு உதாரணம் காட்டி விளக்குதல், 7. அருளே இழுக்தோரின் இழிவு, 8. அருளே அறியாமை ஆன்மாவின்குறையே அன்றி அருளின்குறையன்ற, 9. அருளே அறியும் முறைமை, 10. ஆன்மா அகாதியே தொடங்கி அருளோடு இரண்டறக் கலக்துகின்றும் வீட் டின்பத்தைப்பெற முயலாமை முதலியன.

நெ. அருளினது நிலேகூறிய பின் அருளால் ஆம் ஞான வடிவாகிய ஆசாரியனது தன்மையைக் கூறுதலின் இஃது அருள் உருவநிலே என்பதாயிற்று என்பர்.

அருளே குருவடிவாய் வந்தது எனல், 2. ஞாஞசாரியரால் அன்றி வேறு எவரானும் எவ்வாற்று னம் பாசமோசனம் இன்று என்பது, 3. உலகு உண்மைப்பொருளே இக்குருவடிவம் என்பதை அறி யாமல் மயங்கும் எனல், 4. அருளுருவே குருவுரு என்பதை ஆன்மாக்கள் அறியாமைக்கு அறியாமையே காரணம் என்பது, 5. திருவருள் மானு\_வுருக்கொண்டு வருதற்குரியகாரணம் கூறல், 6. ஆசிரியுணயன்றி எப் பொருளும் அறியப்படாமை, 7. இறைவன் அநாதியே உயிரோடு கலந்து உள்கின்ற உணர்த்தினும் ஆசாரிய கை வெளிப்பட்டுவர்து அனுக்கிரகம் செய்தாலல்லாமல் பாசம் கீங்காது என்பது, 8. மூவகை ஆன்மாக்களுக்கும் இறைவன் அருளும் முறை, 9. முற்றறிவுடைய இறை வனே குருவுருக்கொண்டு வாராளுயின் உண்மையை உணர்தல் கூடாது, 10. திருவடிஞானம் குரவண இன்றி யமையாத சிறப்பி?னயுடைய து என்பதை உவமை முகத்தால் வற்புறுத்திக்கூறல் முதலியன.

சு. உண்மைப்பொருளே உணரும் முறைமை கூறு தலால் இஃது அறியும்கெறி எனப்பெயர்பெற்றது.

இறைவனே அருட்குரவளுகவர்து தோன்ற அருட்டிருமேனி கொண்டு எழுச் தற்குரியகாலம், 2. நருளிய கர்த்தா அறிவிக்கும் பொருள் இவை என்பது, 3. ஆன்மா அப்பொருள்களின் தன்மைகின தாயின் யான் எனது என்னும் செருக்கு பிறவித்தன்பம் உறம் எனல், 4. ஆன்மா திருவருளி னுலே சிவித்தாமிற்றல், 5. அருளினுற்காரியப்படுதை<sup>2</sup>ல உவமை முகத்தால் அறிவித்தல், 6. ஞானம் முன் கிற்பின் அல்லது ஆன்மா யாதொன்**றை**யும் அ**றி**தல் கூடாது என்பதை அநுபவ வாயிலாக உணர்த்து தல், 7. இறைவனது செயல்வழி ஆன்மா நிற்றல்வேண்டும் என்பது, 8. அசைவின்றித்திருவருவாக்கண்டு நிற்கவே அகண்டமாகிய ஞானம் தானே தோன்றும் ஞானத்தில் ஆன்மா அழுந்தி நிற்கும் முறைமை, 10. அருள்வயத்ததாக ஞானமயமாய்டிற்றல் முதலியன.

எ. ஆன்மசத்திபண்ணும்படி கூறலின் இஃத உ**யிர்** விளக்கம் என்னும் பெயருடையதாயிற்று.

1. உலகவெறுப்பின் அல்லது அருளிண அடைதல் கூடாது என உயிர் விளக்கமுறும் காலம் கூறுதல், 2. உயிர் விளக்கமுறும் தன்மையை உவமையாற் பெற வைத்தல், 3. ஆன்மா அருளே முற்கொண்டு காணுமல் தானே கண்டேன் எனக் கூறுதலால் உளவாகும் கேடு, 4. ஆன்மா அருளோடு கூடிகிற்றுல இருளோடு கூடிகிற்றல்போல என்று ஒருவாற்றுல் தெரிவித்தல், 5. ஆன்மாவுக்கு அறிவு விளக்கமுற நேர்கேண்மை வேண்டும் எனல், 6. கெடுதலின்றி கிறைந்துகிற்கும் ஞானசத்தி யிண வஞ்சித்த அதன்முதலாகிய ஞேயத்தை அறிதல் அரிது எனல், 7. அருளானது ஆன்மாவைத் தன் வயத்ததாக்குதல், 8. அருளோடு பொருந்திகிற்கும் உபாயம் கூறல், 9. ஆன்மா அருளேப்பெற்றே அறிய

வேண்டும் எனல், 10. சிவப்பொருளானத அருளாலே அன்றிக் காணங்களோடு கூடியும் தனித்தம் ஆன்மா அறிய வாராதெனல் முதலியன.

- அ. ஆன்மசத்தியினக்கூறிப் பின் அதனுல் எய்தும் பயன் இஃது எனக் கூறலின் இவ்வதிகாரம் இன்புறு கிஃ எனப்பெயர் கூறப்பட்டது.
- ஆன்மா இன்ப தன்பங்களே அடை தற்குக் காரணம் கூறல், 2. ஆன்மா சிவமுதுவப் பெற்றே இன்பம் அடை தல் வேண்டும் எனல், 3. இன்புறுதல் என்பது ஆன்மாவிற்கே யன்றிச் சிவமுதலுக் கில்?ல எனல், 4. ஆன்மாவும் சிவமும் இரண்டறக் கலந்த விடத்தேதான் இன்பம் தோன்றம் எனல், 5. ஆன் மாவும் சிவமும் தம்மிற் கலப்பால் இரண்டற கிற்றலே அத்துவிதமாம் எனக்கூறி ஏகம் என்பாசை மறுத்தல், 6. பேரின்புற்ருரே பிறவியற்ருர் என்பது, 7. பேரின் பத்தை அடைச்தோர் சிற்கும் கில, 8. பேரின்புற்ருர் சமயாசாரம் நீங்கும் முறைமை, 9. இன்பகில கூட்டுற விலைன்றி வாயினுல்கூற வாராதெனல், 10. அன் படையார்மாட்டு அப்பேரின்பம் எளி தின் எய்தம் என் பத முதலியன.
  - கூ. ஐவகைப்பட்ட திருவெழுத்தாகிய அருளினத முறைமையைக் கூறுதலின் இஃத ஐர்தெழுத்தரு ணி‰ என்னும் பெயர்த்தாயிற்று.
  - 1. எல்லா தாற்பொருளும் இவ் ஐர்கெழுத்தி னுள்ளே அடங்கும் என்பது, 2. பிரணவமாகிய துண் ணிய ஐர்தெழுத்தின் இயல்புகூறல், 3. அத்திருவெழுத் தைர்தின் பொருளியல்பு தெரித்தல், 4–5. பஞ்சாக் காம் போகம் மோக்ஷம் என்னும் இரண்டையும் தரும் முறை, 6. மலசத்திகெடும் முறைமை, 7. முத்தர் ஒத

மாற, 8-9. திருவைச்தெழுத்திண விதிப்படி குரு முகத்தால் பெற்றுத் தெளிச்து சிற்பார் பெறும் கிஸ், 8. திருவைச்தெழுத்தில் உள்ள வகாரம் ஆகிய அருளினது தன்மையை வகுத்துக்கூறல், 10. பயன் கூறல் முதலியன.

 ல. சமாதிகூடினோது தன்மையை விளக்கலின் இவ் வதிகாரம் அணேர்தோர் தன்மை எனக்கூறப்பட்டது.

1. ஆன்மா ஞேயத்த அயுர்திரிற்கும் கிஃமை, 2. ஞேயத்து அழுர்திரிற்போர் பாமானர்தத்தின அனுப வித்திருத்தல் ஒன்றிற்குமே உரியர் அன்றி மற்றுரு தொழிற்கும் உரியார் அல்லர் என்பது, 3. சீவன் முத்தர் சிவம் ஒன்றமே அன்றிப் பிறிதொன்றம் அறி யார் எவ்விடத்தம் சிவமே பார்த்திருப்பார் ஆயின் பா முத்தர்தன்மை கூறவேண்டுவதின்ற, 4. அவர் புலன் உணர்வில் பொருந்தமாட்டார் எனல், 5. சிவத்தை கீங்கி ஆன்மா கில்லாத என்பத, 6. சிவஞானிகளே உள்ளும் புறம்பும் ஒத்த ஒரு தன்மைக் காட்சியர் எனல். 7. சிவஞானிகள த தொழில், 8. சிவஞானிகளுக்கு வினேத்தொடர்பு இன்முமாறு கூறல், 9 சிவஞானி களுக்கு மூவகைக்கன்மமும் இவ்வுடலோடே கும் எனல். 10. சிவஞானிகள், வீட்டின்பத்தின விரும்பாத உயிர் களிடத்து இறைவனப்போலவே நிறைந்த கருண யுடையாரதல் என்பது முதலியனவாம்.

திருவருட்பயன் பொருட்சுருக்கம் முற்றிற்று.

#### உ சிவமயம்.

# திருவருட்பயன்.

-::-

உமாபதிசிவன் என்னும் பிள்ளேத் திருநாமத்திற்கும், இந்நூற்கும் முதல்வராகிய கொற்றவன்குடி முதலியார் அறம் பொருள் இன்பம் வீடு என்னும் நான்கினுள் வீட்டுநெறி காட்டுவான் தம்மால் எடுத்துக் கொள்ளப் பட்ட இலக்கியம் இடையூறின்றி இனிது முற்றுதற் பொருட்டு ஆதிக்கண்ணே கரிமுகக் கடவுளே வணக்கம் செய்தருளுகின்ருர். 'வழிபடு தெய்வ வணக்கஞ் செய்து மங்கல மொழிமுதல் வகுத்தெடுத்துக் கொள்ளப்பட்ட இலக்கண இலக்கியம் இடுக்கணின்றி இனிது முடியும் ' என்பாராகலின்.

#### காப்பு.

நற்குஞ் சரக்கன்றை நண்ணிற் க‰ஞானம் கற்குஞ் சரக்கன்று காண்.

( ரிரம்ப – போழிப்பு ) அடைந்தோர்பாற் செய்யும் நல் லருளிண்யுடைய யாண முகத்திண்யும், என்றும் ஒரு படித்தாயிருக்கும் இளமையின்யும் பெற்ற கடவுள ஒருவர் மன மொழி மெய்களால் வந்திப்பாராயின் அவர்க்கு வேதாகமபுராணம் முதலிய கலேகள் யாவும் வருந்திக் கற்கும் பண்டமில்லே. எனவே, தானே எளிதின் வரும் என்பதாம் என்க.

உலகத்து ஆணேகளெல்லாம் அடைந்தோர்பால் துன்பம் செய்தலின் இதனே ' நற்குஞ்சரக்கன்று ' என்று அருளிச் செய்தார், யானே அறிந்தறிந்தும் பாகணேயே கொல்லும் என்றறிக. இஃது ஆகுபெயர்.



சிவமய**ம்.** திநச்சிற்றம்பலம்.

## **திருவருட்பயன்**

மூலமும் – உரையும்.

#### 1. பதிமுது நிலே.

அ:தாவது மேலாகிய இறைவனது இயல்பு. சிவனுக்குத் தன்னியல்பு ஏது ? என்னில்—

1. அகர வுயிர்போ லறிவாக யெங்கும் நீகரிலிறை நீற்கு நீறைந்து.

என்பத:—அகா உயிர்போல் - அக்காங்களுக்கெல்லாம் அகா ாம் ஆகிய எழுத்துப் பிராணஞய் கின்முற்போல, அறிவு ஆகி - ஆன் மாக்களுக்கெல்லாம் அறிவாகி, எங்கும் - சடத்திலும் சித்திலும், கிகர் இல் இறை - ஒப்பிலாத கடவுள், கிற்கும் கிறைந்து - சர்வத்திர பரிபூரணஞய் அசைவற்று கிற்பன் என்றவாறு.

(நிரம்பவழகியார் பொழிப்புரை)—அகரமாகியஉயிர், எழுத் துக்கள் எல்லாவற்றினும் பொருந்தி வேறற நின்ருற்போலத் தனக்கோர் உவமனில்லாத் தீலவன் உலகுயிர் முழுவதும் ஒழிவறநிரம்பி ஞானவுருவாய் அழிவின்றி நிணேபெறும் என்க.

அகாம் தானே தனித்தும் ஏண உயிர் உடம்புக்கெல் வாம் வேறின்றிப்புணர்க்கும் நிற்றலானும், அங்ஙனம் புணர்க்கவழியும் தன் உருவுதோன்று ஆகலானும், முதற் கண் வைக்கப்படுதலானும், விகாரம் இன்றி காதமாத்திரை யாய் இயல்பாற் பிறத்தலானும் இறைவற்கு உவமை ஆயிற்று இவ் ஒப்புவமையால் சடம்ஆசிய ஒலிவடிவு அன்ற என் பதற்கு அறிவாகி என்றும், அகரம்போல ஒருகாற்புணர்க்கு கீங்காது என்பதற்கு கிறைக்து என்றும், அவ் அகரம் முதலிய எழுத்துக்களும் உட்படுதற்கு எங்கும் என்றும், மாணுக்கர்க்கு அறிவித்தற்பொருட்டு உவமனுடு புணர்க் தினும் அன்னதன்று என்பதற்கு கிகரில் என்றும் கூறி யருளினர். ''அக்கரங்கடோறும் — சென்றிடும் அகரம் போல கின்றனன் சுவனுஞ் சேர்க்தே'' என்று அருளிச் செய்தவாறு காண்க.

இதனுல், இறைவனது உண்மையும், அவன் வேறற சின்றமையும் கூறப்பட்டன. (1)

இப்படி மனம்வாக்குக் காயங்களுக்கு எட்டாமல் இருந்<mark>தால்</mark> ஆன்மாக்கள் மலபரிபாகம் வந்து <mark>மோக்ஷம் அ</mark>டைகிறது எப்படி? என்னில்—

#### 2. தன்னிலேமை மன்னுயிர்கள் சாரத் தருஞ்சத்தி பின்னமிலா னெங்கள் பிரான்.

என்பத:— தன் நிலேமை மன் உயிர்கள் - தன்னுடைய நின்மலம் ஆகிய சுவதர்திரத்தை நிலேபெற்ற ஆன்மாக்கள், சார - பொருர்த, தரும் சத்தி - கூட்டும் அருட்சத்தி; (அதஞல் சத்தியும் சிவமும் இரண்டோ? என்னில்) பின்னம் இலான் எங்கள் பிரான் - இரண்டில்லாதவன் எங்கள் சுவாமி என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — வாக்கு மனங்கட்கு எட்டாத தனது விமல ஞாஞனந்த வீட்டின் எல்ஃயை நிஃபெற்ற ஆன்மாக் கள் வந்துபொருந்தும்படி செய்யும் அருளாகிய பராசத்தி யுடனே பேதமின்றி ஒன்றிநிற்பான் எம்முடைய இறைவன்என்க. மன்னுயிர்கள் என்ற தணுல் ஆன்மாக்கள் விணவயத்தில் உருவும் தொழிலும் வேறபடுவது அன்றி, கிலம் முதல் நாதம் ஈருகிய தத்துவங்கள் போலப் பிறந்து இறப்பன அல்லவாம்.

இதனுல், அவன் ஓர் சத்தியோடும் கூடிகிற்பன் என் பதூஉம், அது கருணேவடிவிற்று என்பதூஉம் கூறப் பட்டன. (2)

அப்படி உம்முடைய கடவுள் மகத்துவமோ? என்னில்—

#### 3. பெருமைக்கும் நுண்மைக்கும் பேரருட்கும் பேற்றின் அருமைக்கு மோப்பின்மை யான்.

என்பத: —பெருமைக்கும் - ஆன்ம போதத்தாலே அறியப் படாத மகத்துவத்துக்கும், துண்மைக்கும் - இப்படி பஞ்சுகிருத் திய நடத்தையிலேயும் ஆன்மாக்களாலே அறியப்படாத இரகசி யத்துக்கும், பேர் அருட்கும் - ஆன்மாக்களமேல் வைத்த மிகுந்த கிருபைக்கும், பேற்றின் அருமைக்கும் - சிரியை கிரியா யோகங் கள் முடிந்த இறுதியிலே சாயுச்சியத்தைக் கொடுக்கப்பட்ட ஆச்சரியத்துக்கும் ஒப்பு இன்மை ஆல் - இவனுக்கு உவமை இல்லே என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)— எவ்விடத்தும் உளதாய நிறைவினுறும், நொய்மையினுறும், மிகுந்த கரு2ணயினுறும், ஒருவரால் பெறு தற்கு அருமையானும் ஆய இந்நான்கினும் தனக்கு ஓர் ஒப்புவ மையில்லாதான் முன்னம் கிளந்த எம் இறைவன் என்க.

இவ்வாற்முல் தனக்கு உவமன் இல்லான் ஆகவே, மற்ற அணேத்தியல்பினைம் ஒப்பிலன் ஆதலினுல் உய்த் துணர்க.

" ஆண்டப் பகுதியின் உண்டைப் பிறக்கம், அளப் பருந் தன்மை வளப்பெருங் காட்சி, ஒன்றினுக் கொன்று கின்றெழில் பகரின், நூற்றெரு கோடியின் மேற்பட விரிர் தன, இன்றுழை கதிரின் தன்னனுப் புரையச், சிறிய வாகப் பெரியோன்...," எனவும்; "பெருமைக் கண்டம் அணுத்தா அணுவண் டத்து, கின்ற நணங்கிய தண்டாச் சீர்த்தி" எனவும் அருளிச் செய்தவாறு காண்க. குவ்வுருபு மூன்றும் வேற்றமைப் பொருள் தந்தது; "யாத னருபிற் கூறிற் ருயினும், பொருள்செல் மருங்கின் வேற்றமை சாரும்" என்பது இலக்கணம் ஆதலின்.

இதனுல், இறைவனது உயர்வு கூறப்பட்டது. இவனுக்கு ஒப்பில்லே என்பானேன்? மூவரின் ஒருவன் அல்லவோ? எனின்---

#### 4. ஆக்கி யெவையு மளித்தா சுடனடங்கப் போக்குமவன் போகாப் புகல்.

என்பது:— ஆக்கி - பிரமாவை உண்டாக்கிச் சகத்தைச் சிருட்டிப்பித்து, எவையும் அளித்து - விட்டுணுவை உண்டாக்கிச் சிகத்தையெல்லாம் இரட்சிப்பித்து, ஆசுடன் அடங்கப் போக்கு மவன் - முடிவில் மாயாமலத்திலே எல்லாம் அடங்கச் சங்கரிக்கும் தன்மையை யுடைய கத்தாவாய், போகாப்புகல் - தான் என்றும் முடிவில்லாமல் அந்தப் பிரமா விஷ்ணு சிகம் எவையிற்றுக்கும் புக லாகிய ஆண்டவளும் என்றவாறு.

(கிரம்ப-பொழி) — இண்பணுகிய அக்கடவுள் ஒருவன், ஒருத்தி, ஒன்றென்று சுட்டப்பட்ட உலகங்கள் எல்லாவற்றினே யும் படைத்து, கிறுத்தி, இச்சா ஞானக் கிரியைகள் உணராத வண்ணம் ஆன்மாக்களெல்லாம் மூல மலத்துடனே அடங்கி யிருக்கும்படி அழித்த‰ச்செய்யும் தான் எஞ்ஞான்றும் நீங்காத தோர் புகலிடமாயிருக்கும் என்க.

ஆசுடனடங்க என்றதனல், புனருற்பத்தியுண்டென் பது கூறியதாயிற்று. ''உயிரவை யொடுங்கிப் பின்னும் உதிப்பதென் அரன்பாலென்னில், செயிருற மலத்தினுகும்'' என்று அருளிச் செய்தவாற காண்க.

இதனுல், அவனருவனே முத்தொழிற்கும் உரியன் என்பது கூறப்பட்டது. (4)

அவன் அருவமோ, உருவமோ, அருவாரூபமோ? என்னில்—

#### 5. அருவு முருவு மறிஞர்க் கறிவாம் உருவ முடையா னுளன்.

என்பத:—அருவும் உருவும் - அருவமும் உருவமும் அருவா ரூபமுமாம், அறிஞர்க்கு - அறிவால் மிக்க ஞாதாக்களுக்கு, அறிவு ஆம் உருவம் - ஞானமாகிய அருட்டிருமேனியை, உடையான் உளன் - உடைத்தானவஞம் இருக்கின்முன் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — சிவம் சத்தி நாதம் விந்து என்னும் அருவடிவு நான்கும், மகேசுரன் உருத்திரன் மால் அயன் என்னும் உருவடிவு நான்கும் உடையன், அவ்விறைவன் அறிவுடையாரது உள்ளத்தின்கண் தோன்றும் ஞான உரு விளேயும் உடையன் ஆகலான் என்க.

அருவும் உருவும் உள்ளான் எனவே, அருவுருவாகிய சதாசிவ வடிவம் என்பது கூறவேண்டா ஆயிற்று. "சிவம் சக்தி நாதம் விந்து சதாசிவன் திகழு மீசன், உவந்தருள் உருத்தி ரன்முன் மாலயன் ஒன்றி ணென்மும்" என்றும், "குறித்ததொன் முக மாட்டாக் குறைவிலன் ஆதலானும்" என்றும் அருளிச் செய்தவாறு காண்க.

உடைமையாகில் ஒருவர் உண்டாக்கிக் கொடுக்க வேண்டும்? என்னில்—

#### 6. பல்லா ருயிருணரும் பான்மையென மேலோருவன் இல்லாதா னெங்க ளிறை.

என்பத:—பல்லார் உயிர் உணரும் - சர்வான்மாக்களும் (தங் கட்குக் கர்த்தா தனு காண புவன போகங்கீனத் தந்து அறி விக்க) அறிகின்ற, பான்மை என - முறைமை போல, மேல் ஒருவன் இல்லாதான் - தானே அறிதலன்றித் தனக்குமேல் ஒருவன் அறிவிக்க வேண்டுவதில்ஃல. ஆதலால் தான் நிடனந்த திரு மேனிமையத் தரித்துக்கொள்வான், எங்கள் இறை - எமது கர்த்தா என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — நிறைந்து எண்ணிறந்த ஆன்மாக்களும் அறிவிக்க அறியும் பகுதிபோல, தனக்கு மேலாய் நின்று உணர்த்துவதோர் கடவுளே யில்லாதான் எம்முடைய இறைவன் என்க.

இதனுல் கடவுட்டன்மை ஒருவராற்பெருது இயல்பாக உடையன் என்பது கூறப்பட்டது. (6)

உம்முடைய கர்த்தாவை எல்லாராலும் அறியலாமோ? என்னில்—

#### 7. ஆனு வறிவா யகலா னடியவர்க்கு வாடைர் காணத மன்.

என்பத:—ஆன அறிவாய் - எவ்விடத்தம் நீங்காத பேரறி வாய், அகலான் அடியவர்க்கு - விட்டு நீங்கான் ஞானவான்களுக்கு, வான் நாடர் காணுத மன் - தன்'னே அறியாத பிரம விட்டுணு முதலாகிய தேவர்களுக்கு அவர்கள் மன வாக்குக் காயத்துக்கு எட்டாத ஞானவான் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — நீங்காத ஞானமாய் அடியார்கள் உள்ளக் கமலத்திணேவிட்டு ஒருபொழுதும் பிரிதல் செய்யான், தான்தேவர்களால் காண்டற்கு அரிய மேலோன் ஆயினும் என்க. அடியவர் எனவும், வாடைர் எனவும் பொதுப்படக் கூறினமையால் யாவராயினும் அன்பர்க்கு எளியவன் ஆதலும், அன்பரல்லா தவர்க்கு அரியன் ஆதலும் உடை யன் என்பதாம்.

'' க**னவி** அர் தேவர்க் கரியாய் போற்றி, **நனவி** அம் நாயேற் கருளிண போற்றி'' என்ற அருளிச் செய்தார் போதவூர் புகழகம் போர்த்த மெய்யன், வாதவூர் வர்த மறைமுதற் றலேவர் என்க.

இதனுல், அவன் அருள்புரியுமாற கூறப்பட்டது. (7)

உமது கர்த்தா ஏகதேசேணே? வியாபகனே? என்னில்—

8. எங்கு மேவையு மெரியுறுநீர் போலேகந் தங்குமவன் ருனே தனி.

என்பத:—எங்கும் எவையும் - சித்தினும் சடத்தினும், எரி உற நீர் போல் - அக்கினியைப் பொருந்தின சலம் போல, ஏகம் தங்கும் – கர்த்தா இரண்டற ஏகத்துவமாய்ப் பொருந்தி நிற்பன், அவன் தானே தனி - அந்தக் கடவுள்தானே ஒப்பில்லாதவன் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — எல்லா உலகங்களிடத்தும் அளவிறந்த உயிர்கள் மாட்டும் நீரிடைநின்ற தழல்போல இரண்டறக் கலந்திருந்தாளுயினும், அக்கடவுள் அப்பதங்களில் தங்காது நீங்கி ஏகளுய் நிற்பன் என்க.

ஏகாம் – பிரிநிலே. ''பார்பத மண்டம் அணேத்து மாய்'' என்பதனுள் ' நீருறதே' என்ற அருளிச்செய்த வாற காண்க. நீர் உற தீ என்பது காய்ந்த புன்லின்கண் உள தாய வெம்மை. இதனுல், யாண்டு கிரம்பி கிற்பினும் அதில் தோயான் என்பது கூறப்பட்டது. (8)

கர்த்தா எங்கும் ஒருபடித்தாய் கிற்பனே? என்னில்—

9. நலமிலன் நண்ணூர்க்கு நண்ணினர்க்கு நல்லன் சலமிலன் பேர்சங் கரன்.

என்பத:— நலம் இலன் நண்ணூர்க்கு - தன்னே வழிபடாத பேர்களுக்குத் தங்களாலே உள்ள சனன மாணம் ஆகிய தக் கத்தை நீக்கித் தன்னுலேயுள்ள இன்ப நலத்தைக் கொடான், நண்ணினர்க்கு நல்லன் - தன்னே வழிபட்ட பேர்களுக்குத் தன் பத்தை நீக்கி இன்பநலத்தைத் தருவான், (வழிபடாத பேர்க் குத் தண்பத்தை நீக்காமலும், வழிபட்ட பேர்க்குத் தன்பத்தை நீக்கியும் இருக்கையினுலே பிரபஞ்ச வாதியோ? என்னில்) சலம் இலன் பேர் சங்கான் -விருப்பு வெறப்பில்லா தவன் சுகத்தை ஆன்மாக்கள் எவைக்கும் கொடுக்கையினுலே சங்கான் என்ற திருநாமத்தை யுடையவன் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — தன்தாளிண அடைந்தார் மாட்டு நன்மையிணச் செய்தலும், அது செய்யார்மாட்டு அது செய்யா திருத்தலும் உடையளுயினும் வயிரம் என்பது சிறிதும் இலன்; இன்பத்திணப் பண்ணும் சங்கரன் என்னும் பெயரிண உடையான் ஆகலான் என்க.

வடமொழியில் சம் என்பது சுகம், கான் என்பது பண்ணுவான்; இவை இரண்டும் புணர்ந்து சங்கான் என நின்றது.

இதனுல், விருப்பு வெறப்பிலன் என்பதூஉம் அவரவர் செய்திக்கொத்த பயன் உதவும் நடுவுகிஃமையை உடை யவன் என்பதூஉம் கூறப்பட்டன. (9) வழிபட்டவர்களாலே அந்தப்பொருளேப் பெறலாமோ? என்னில்.—

#### 10. உன்னுமுள தைய மிலதுணர்வா யோவாது மன்னுபவந் தீர்க்கு மருந்து.

என்பத: - உன்னும்- 62ீன யுங்கள், உள த - உண்டு, ஐயம் இல த -சந்தேகம் இல்ஃ, உணர்வுஆய் ஒவாத - அறிவுக்கறிவாய் விட்டு நீங்காது, (அப்படி விட்டு நீங்காமலிருந்து என் செய்யும்? என்னில்) மன்னு பவம் தீர்க்கும் மருந்து - பொருந்திய சனை மாணமாகிய வியாதியைத் தீர்க்கின்றதற்கு நல்ல பாம ஔ ஷதம் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — ஞானமயமாய்ப் பிரிப்பின்றி. கின்று அநாதியே தொடர்ந்து வரும் பிறவிப் பிணியிணே அறுத்தற்கு ஓர் மருந்தாம் தன்மையிணே யுடையவன் அக்கடவுள்; அதற்கு ஓர் ஐயமில்லே. அதணே எஞ்ஞான்றும் இடைவிடாது அன்புடன் கிணப்பீராக என்க.

இதனுல், பதியின வழிபட வேண்டும் என்பதும், உறுதிப்பாடும் கூறப்பட்டன. (10)

> முதலாவது பதிமுது நில முடிந்தது. ஆகத் திருக்குறள்—11.

### 2. உயிரவை நிலே.

அ:தாவது பலவாய உயிர்களது முறைமை. இதணேப் பன்மை வாசகப்படுத்திய அதஞல் பதி ஒன்றே என்பது தானே கொண்டு கிடந்தது. பதியின் இயல்பு கூறிப் பசுக்கள் இயல்பு கூறிற்ருகலான், மேலே அதிகாரத்திெஞடு இதற்கு இயை புடைத்து எனக் கொள்க. பசு, உயிர், சேதனன், புற்கலன். சீவன், அணு, வியாபகன், ஆன்மா என்பன ஒருபொருட் கிளவி.

#### 11. பிறந்தநாண் மேலும் பிறக்குநாள் போலும் துறந்தோர் துறப்போர் தொகை.

என்பத: —பிறந்தமாள் மேலும் பிறக்கும் மாள் போலும் -பிறந்த ஆன்மாக்களுக்குத் தொகையுண்டாஞற் போலவும், இனி மேல் பிறக்கும் ஆன்மாக்களுக்குத் தொகையுண்டாஞற் போலவும்; துறந்தோர் துறப்போர் தொகை - தேகாதிப் பிரபஞ்சத்தைப் போய் என்று நீங்கி மோக்கத்தை அடைந்தோர்க்கும் தொகை உண்டு, இனிமேல் அப்படி மோக்கத்தை அடைவோர்க்கும் தொகை உண்டு; அதற்கும் அளவில்லே இதற்கும் அளவில்லே என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — உயிர்கள் தோன்றிய காலத்தினது தொகையும், மேல் தோன்றும் காலத்தினது தொகையும், இறைவன் திருவடியை அடைந்தாரது தொகையும், மேல் அடைதற்கு உரியாரது தொகையும் தம்மில் ஒக்கும். எனவே, அளவில என்பதாம் என்க.

ஈற்றில்கின்ற தொகை நான்கனேடும் கூட்டப்பட்டது. இதில் உயிரு**ண்மை உடைத்து என**க்கூறியது எதனுல்? என்னில், பொருளுண்மை யெற்றே அதன் இயல்பு கூறவேண்டும்; பித்திகையுடைத்தாயே சித்திரம் எழுத வேண்டுமாற போல.

இதனுல், உயிர்களது உண்மையும், மிகுதியும் கூறப் பட்டன.

ஆன்மாக்கள் எல்லாம் ஒருபடித்தோ ? என்னில்—

12. திரிமலத்தா ரோன்றதனிற் சென்ருர்க என்றி ஒருமலத்தா ராயு முளர். என்பதை: — திரிமலத்தார் - ஆணுவம் கன்மம் மாயை என்னும் மும்மலத்தையுடைய சகலராயும், ஒன்று அதனில் சென்றுர்கள் -மாயாமலத்தை நீங்கி மற்று இருமலமும் உடைய பிரீளயாகல ராயும், அன்றி - அவையன்றி, ஒருமலத்தாராயும் - மாயாமலத்தை யும், கன்ம மலத்தையும் நீங்கி மற்று ஒருமலமுடைய விஞ்ஞான கலராயும், உளர் - இப்படி மூவகை ஆன்மாக்களாய் இருப்பர்கள் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — ஆணவம் கன்மம் மாயை என்னும் மலங்கள் மூன்றுடையராகியும், இம்முன்றில் மாயைநீங்கி ஏணேய இரண்டும் உடையராகியும், அவ் இருவகையும் அல்லாது ஆணவம் ஒன்றிணேயும் உடையராகியும், சொல்லப்பட்ட மூன்று திறத்திணேயுடையார் அவ் வான்மாக்கள் என்க.

ஆயும் என்பதை மூன்றிடத்தம் கூட்டப்பட்டது. அவர்கள் நிரனிறையில் சகலர், பிரீனயாகலர், விஞ்ஞான கலராம். "உரைதருமிப் பசுவர்க்க முணரின் மூன்றும் உயரும்விஞ் ஞானகலர் பிரீனயா கலர்சகலர், நிரையின் மல மலங்கன்ம மலங்கன்ம மாயை நிற்கும்" என்றருளிச் செய்தவாறு காண்க.

இதனுல், தொடர்பின் விகற்பத்தால் உயிர்கள் மூவகைப்பட்ட தன்மை கூறப்பட்டது. (2)

இவர்கள் ஒருவர்க்கொருவர் அதிகமோ? என்னில்—

13. மூன்றுத்றத் துள்ளாரும் மூலமலத் துள்ளார்கள் தோன்றலர்தோற் றுள்ளார் துண

என்பத:—மூன்ற திறத்த உள்ளாரும் - அம்மூவகைப் பட்ட ஆன்மாக்களும், (அநாதியிலே) மூல மலத்த உள்ளார்கள் -ஆணவமல சம்பந்தர்களாய் இருக்கிறவர்கள் ஆகையினுலே, தோன்றலர் தோற்றுள்ளார் திண - தோன்முத் திணையாய் இருக்கிற சிவனுக்கு அடியவராய் இருப்பர், அம்மூவர்க்கும் கர்த் தாவே திண என்றவாறு. (கிரம்ப–பொழி) — இம் மூன்றுதிறத்து ஆன்மாக்களும் மூல மலமாகிய ஆணவத்தால் பிணிக்கப்பட்டவர்களே. அவருள், மாயை என்னும் துணேயிணேயுடைய சகலர் தாம் கட்டுற்றவர் என்னும் தன்மை தமக்குத் தெரிதல் இலர் என்க.

ஏனேயர் இருவருக்கும் தெரியும் என்பதாம். மலம் என்பது அழுக்கு. உம்மை முற்றும்மை.

இதனுல், முன்னர் ஒவ்வொன்றுக **கீக்கப்பட்டது** மாயையும் கன்மமும் அல்லது ஆணவம்அன்று என்பது கூறப்பட்*டது*.

அடிமையல்லாத ஆன்மாவுக்கு அறிவு உண்டு ? என்னில்-

 கண்டவற்றை நாளும் கனவிற் கலங்கியிடும் தீண்டிறலுக் கென்னே செயல்.

என்பது:—கண்டவற்றை நாளும் - நாளும் நனவிலே கண்ட பொருள்களே நாடோறும், கனவில் கலங்கியிடும் - சொப்பனத்திலே மறக்கப்படும், (அப்படிப்பட்ட) திண் திறலுக்கு என்னே செயல் -அற்ப வலிமையுள்ள அறிவில்லாத ஆன்மாக்களுக்குச் சுதந்தர மாகிய செயல் ஏது உண்டு? என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — பலகாலும் சகலாவத்தையில் தாம் கண்டறிந்த பொருள்களேச் சொப்பன அவத்தையில் திரிபுபடக் காணும் திணிந்த வெற்றியிணயுடைய உயிர்களுக்குச் செயல் உடைத்து என்பது எவ்வண்ணமோ ? என்க.

திண்டிறல் என்பது அன்மொழித்தொகையாய் இகழ்ச் சிக்குறிப்புமொழியாய் கின்றது. திரிபுபடக்காண்டலாவது -கல்குரவாளர் தமைச் செல்வராகவும், செல்வர் தமை கல்கூர்க் தவராகவும், உறுப்பில்லார் தமை உறுப்புடையராகவும், உறுப்புள்ளார் தமை உறுப்பிலாராகவும், ஒன்று ஒன்றுக மாறுபடக் காண்டல் முதலியன எல்லாம். சொப்பனத்திலேயல்லோ? மறந்தான், நனவிலே தானே அறிவான் என்னில்—

#### 15. பொறியின்றி யொன்றும் புணராத புந்திக் கறிவென்ற பேர்நன் றற.

என்பத:—பொறி இன்றி-ஐந்த இந்திரியங்களின் ஒன்றின் அல்லாமல், ஒன்றும் புணராத புந்திக்கு- ஒரு விடயங்களேயும் அறியாத ஆன்மாக்களுக்கு, அறிவு என்ற பேர்- தானே அறியும் அறிவையுடையன என்றபேர், நன்று அற- மிகவும் நன்று என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — செவிமுதலிய கருவிகள் கூடாமல் யாதொரு விடயமும் எய்தமாட்டாத உணர்விணயுடைய உயிர் களுக்கு நூல் வல்லோர் அறிவுடையன என்றிட்டபேர் மிகவும் அழகிது என்க.

பொறியின்றி ஒன்றும் புணராது என்பதனல், கூடிப் புணரும் என்பதாயிற்று. புந்தி ஆகுபெயர். நன்று என்பது முன்ணயதுபோல் இகழ்ச்சிக் குறிப்புமொழி.

இவை இரண்டுபாட்டானும் உயிர்கட்கு ஓர் முன்னிலே யான் அன்றி அறிவும் தொழினும் கூடாமை கூறப்பட்டன. (5)

அப்படி இந்திரியங்களேக் கொண்டன்றி ஆன்மாவுக்கு அறிவு இல்ஃயோ? என்னில்—

#### 16. ஒளியும் இருளும் உலகும் அலர்கண் தெளிவில் எனிலென் செய

என்பத :—ஒளியும் - சோம சூரியாக்கினிப் பிரகாசமும், இருளும் - பூதவிருளும், உலகும் - பிரபஞ்சமும், அலர்கண் தெளிவு ! இல் எனில் - அலர்வித்த கண்ணுக்குப் பிரகாசம் இல்ஃயாயில், என் செய - இத மூன்றும் இருந்த பிரயோசனம் ஏத ? அப்படிப் போல ஒளியாகிய சிவமும் இருளாகிய ஆணவமலமும் பிரபஞ்சம் ஆகிய மாபையும் அலர்விழியாகிய ஆன்மாவுக்கு அறிவில்ஃவயாகில் அம் மூன்றும் இருந்த பிரயோசனம் என்ன? ஆகையால் அநாதியே ஆன்மாவுக்கு அறிவுண்டு என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) — விளக்கம் செய்யும் ஞாயிறு திங்கள் அங்கி என்னும் சுடர்களும், மயக்கிணேச் செய்யும் அந்தகாரமும், பலவகைப் பொருளோடு சிறந்த உலகமும் விழித்திராகின்ற கண்ணினிடத்துச் சோதி இல்ஃயாயின் என்னபயணேச் செய்தற் பொருட்டு ? எனவே, யாதும் இன்று என்பதாம் என்க.

இவ் உவமையால் மிகுந்த பிரகாசமாகிய சிவனுடைய ஞானமும், இருளாகிய ஆணவமும், கஃமுதல் நிலம் ஈருகிய தத்துவங்களும், நித்தமாகிய உயிர்களிடத்து உணர்வு இல்ஃயாயின் என்ன பயணச் செய்யும்? என்னும் பொருள் தோன்றிநின்றது.

இஃ து ஒட்டே என்பதோர் அலங்காரம். இம்மூன் அ வகையினுறும் நன் அதி துகளே அடைவன உயிர்களேயாம் என்பதாயிற்அ.

இதனுல், விளக்க விளங்கும் கண்போல உணர்த்த உணரும் உணர்வினேயுடையர் என்பது உம் கூறப்பட்டது. (6)

#### சத்தசத்தைச் சாரா தசத்தறியா தங்கணிவை உய்த்தல்சத சத்தா முயிர்.

என்பத: — சத்த அசத்தை சாராத - சத்தாகிய கிவம் அசத்தாகிய பாசத்தைப் பொருந்தாது, அசத்த அறியாது -அசத்தாகிய பாசம் சடம் ஆகையால் அஃத ஒன்றையும் அறிய மாட்டாது, அங்கண் - அவ்விடத்தில், இவை - இவ்விரண்டையும், உய்த்தல் - பொருந்தி அறிகிறது, சதசத்தாம் உயிர் - சதசத்தாகிய ஆன்மா என்றவாறு. (நிரம்ப–பொழி) — நிஃபெற்ற ஞானமாகிய சிவனுக்கு அநித்தங்களான சடப்பொருள்கணப் புதிதாகச் சுட்டியறிய வேண்டுவதில்ஃ. அசேதனங்களாகிய தத்துவங்கட்கு அறிவு என்பதில்ஃ. இவ்விரண்டு தன்மையாயின், அவ்விடத்து இவற்றைத் தன் உள்ளுணர்வு செலுத்திப் பகுத்தறியும் உயிர்கள் சத்தும் அசத்தும் அன்றியே சதசத்தாதல் வேண்டும். எனவே, அல்லது கூடாது என்பதாம் என்க.

உயிர்களும் சித்து என்று வழங்கப்படும்; ஆயினும், சிவனுடையஞானத்தினேடு ஒருதன்மையல்ல என்பதாம்.

" சிவன்சிவன் என்றிரண்டும் சிக்கொன்மும் என்னில் சிவனருட்சிக் கிவனருள்ச் சேருஞ்சிக் கவன்முன், பவங் கேடு புக்கிமுக்கி பண் ஹுஞ்சிக் தவற்றிற் படியுஞ்சிக் கறிவிக்கப் படுஞ்சிக்கு மிவன்முன், அவன்முனே அறியுஞ்சிக் தாகலினை விரண்டும் அணேர்தாலும் ஒன்முகா தமனியமா யிருக்கும், இவன்முனும் புக்கியுஞ்சிக் கிவனமோ புக்கியிது அசிக்கென் றிடிலவனுக் கிவனமசிக் தாமே." என்ற அருளிச்செய்கவாறும் காண்க.

இதனல், உயிர்கள் சுத்த அறிவும் சடமும் அ<mark>ல்</mark>லவாதல் கூறப்பட்டது. (7)

அப்படி ஆன்மா சத்தும் அசத்தும் ஆனதற்கு உவமை யுண்டோ ? என்னில்,—

18. இருளில் இருளாகி எல்லிடத்தில் எல்லாம் பொருள்கள் இலதோ புவி

என்பத:— இருளில் இருள் ஆகி - இருளோடு கூடி இருளாய் இருந்தம், எல் இடத்தில் எல்லாம் - ஒளியோடு கூடி ஒளியாய் இருந்தம், பொருள்கள் இலதோ புவி - இந்தப்பூமியின் கண்ணே இப்படிக்கொத்த பொருள்கள் இல்ஃபோ? உண்டு. (அஃதாவது கண்ணும், படிகமும், ஆகாசமும்போல ஆன்மாவும் அத அதுவாக கின்ற அறிதற்கு உவமையாம்) என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — இருள்வக்து இறுத்தகாலே மறைக்தும், ஒளி வக்து இறுத்தகாலே விளங்கியும் நிற்கும் பொருள்களே உடையதன்ரே உலகம் என்க.

பொருள்கள் என்ற பன்மையால் அவை கண்ணும் ஆடியும் விண்ணும் முதலாயின. ஓகாரம் எதிர்மறை. இதுவும் ஒட்டென்பதோர் அலங்காரம்.

இதனுல், சுத்த உணர்வும் சடமும் அன்றி இடைப் பட்டது ஒன்ற இல்லே என்பா**ை உண்டென** ம*ற*த்**து** மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது.

ஒளியும் அநாதியே கூடிநிற்கவே, ஒளியோடு<mark>ம் கூடிநின்று</mark> இருளோடும் கூடுவானேன் ? என்னில்,—

#### 19. ஊமன்கண் போல ஒளியும் மிகவிருளே வாமன்கண் காணு தவை

என்பத:—ஊமன் கண் போல - கோட்டானுடைய கண் ணுக்கு, ஒளியும் மிக இருளே - ஆதித்தப் பிரகாசமும் அந்தகாச மாய் இருக்கும், (அதுபோல) வாமன் கண் காணுத அவை - கிலே பெற்ற சிவஞானத்தை ஆன்மாக்கள் காணுமல் இருக்கிறது (இருளாகிய ஆணவமலத்தால்) என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — உதயஞ்செய்து விளங்காநின்ற சூரிய கோக்காணுத கூகையினது கண்போல முற்கூறிய உயிர்களும் கருத்தாவாகிய சிவனுடைய ஞானத்திகுக் காணமாட்டா. அந்த ஞானமும் அந்தக் கூகையினது கண்ணுக்குச் சூரியன் சிறிதும் தோன்ருது நின்ருற்போல உயிர்களுக்கும் தோன்ருது நிற்கும் என்க.

உம்மை சிறப்பும்மை. ஏகாரம் தேற்றம்.

இதனுல், உயிர்கள் தமக்கு உயிராகி விளங்கிகின்ற ஞானத்திணக் காணமைக்கு உவமனேடு படுத்திக் கூறப் பட்டது.

இந்த ஆன்மாக்கள் அறியாமையை நீங்கி அருளேப் பெறுவது எக்காலம்? என்று இரங்கியது---

20. அன்றளவும் ஆற்றுமுயிர் அந்தோ அருடெரிவ தேன்றளவொன் றில்லா விடர்.

என்பத:— அன்றளவும் — அநாதியே தொடங்கி, ஆற்றும் உயிர் — சுமுந்து தடுமாறப்பட்ட ஆன்மாக்களுக்கு, அந்தோ — ஐயோ, அருள் தெரிவது என்று — அஞ்ஞானம் நீங்கிச் சிவ ஞானம் பிரகாசிப்பது எக்காலம்?, அளவு ஒன்று இல்லா இடர் -அளவில்லாத சனன மாணம் ஆகிய தேக்கத்தை என்றவாறு.

( நிரம்ப-பொழி ) — அநாதியே தொடங்கி இற்றை வரை யும் எண்ணிறந்த துன்பத்திணத் தாங்கி நிற்கும் உயிர்கள் அந்தோ! எந்த நாளோ? திருவருளாகிய ஞானத்திணக் கண்டு தம் இடும்பை தீர்ந்து பேரின்பத்தை எய்தும்நாள் என்க.

அக்தோ! என்பத இரக்கத்தின்கண்குறிப்பு. இதனுல், உயீர் படும் துன்பமிகுதிக்கு இரங்கிக்கூறப்பட்டது.

இரண்டாவது உயிரவைநில முற்றிற்று.

ஆகத் திருக்குறள்—21.

குறிப்பு :— இவ்வதிகாரத்தைப் பசுநிலே என்பர் இவ்வுரைகாரர்.

# 3. பாசநிலே.

இதனே, இருண்மலநில என்பர் நிரம்பவழகியார்.

அ: தாவது :- அறியாமையே வடிவாகிய ஆணவ மலத் தினது தன்மை. உயிரவைகில என்பது போலப் பொதுப்படப் பாசங்களது கிலே என்றதஞல், ஒழிக்த மாயை, கன்மங்கள் எவ்வாறு அடங்குமோ? எனின், ''ஒருமொழி யொழிதன் இனங்கொளற் குரித்தே'' (கன்னூல் - பொதுவியல் - சூத் 7.) என்பதஞல் அடங்கும். முற்கிளக்த உயிர்களால் புணரப்பட்ட பாசத்தின் இயல்பு கூறுதலின் மேலே அதிகாரத்தினேடு இதற்கு இயைபு உண்மை அறிக.

ஆன்மாவைப் பொருந்திய இடராவது ஏது ? என்னில்,—

21 துன்றும் பவத்துயரும் இன்புந் துணேப்போருளும் இன்றேன்ப<sub>்</sub> தேவ்வாறு மில்.

என்பத:— தன் அம் பவம் தயரும்-கொருங்கியிருக்கப்பட்ட சன்னம் மாணம் ஆகிய தக்கத்தையும், இன்பம் - பேரின்பம் ஆகிய வீட்டையும், தூண பொருளும் - எல்லாத்தக்கும் தாரகமா யிருக்கப்பட்ட திருவருளேயும், இன்ற என்பத - இல்ல என்னச் செய்வது எ ஆஅம் இல் - (தானும்) எவ்வழியானும் இல்ல (என்னும்படி மறைத்த நிற்கும் இத்த ஆணவமலம்) என்றவாறு.

( நிரம்ப பொழி ) — தொன்று தொட்டு இடைவிடாதுவரும் பிறவித் துன்பமும், மேலாய வீட்டின்பமும், இவற்றைக் கூட்டி முடிப்பதாய முதல் துணே நிமித்தங்களும் இல்லே என்று அறுதி யிட்டுக் கூறுதல் காண்டல் முதலிய அளவைகள் எல்லாவற் ருனுமில்லே என்க.

இந்த ஆணவ மலத்துக்கு ஒப்பு உண்டோ? என்னில்,—

22. இருளான தன்றி யிலதெவையும் ஏகப் பொருளாகி திற்கும் பொருள். என்பத:— இருள் ஆனத அன்றி-பூத இருளானதை தன் போக் காட்டுதல் அன்றி, இலது எவையும்-எல்லாப் பதார்த்தத் தையும் காட்டாமல் மறைத்து, எகம் பொருள் ஆகி-தான் ஒரு பொருளாகி, நிற்கும் பொருள் - ஆணவமலமானது இப்படி கின்று விடும் என்றவாறு.

( நிரம்ப–பொழி ) — உலகத்து வெவ்வேறு பல வகைப் பட்ட குணங்களேயுடைய பொருள்கள் எல்லாவற்றிணேயும் ஒரு பொருளாக வேற்றுமை தோன்ருது மறைத்துக்கொண்டு நிற்பது இருள் உருவானதற்கு அன்றிப் பிறிதொரு பொருட்கு இல்லே என்க.

ஆதலால், இதுபோலப் பிறப்பு இறப்புக்களும், வீட்டு நெறியும், காரணங்களும் பகுத்தறியாதபடி மறைத்தது ஆணவம் என்பதாயிற்று.

இவை இரண்டு பாட்டானும் ஆணவத்தினது உண்மை யும், அஃத இருள்போல மருள் வடிவிற்று என்பதூஉம் கூறப்பட்டன. (2)

இருள் போலத்தானே ? என்னில்,—

# 23. ஒருபொருளுங் காட்டா திருளுருவங் காட்டும் இருபோருளுங் காட்டா திது.

என்பத:— ஒருபொருளும் காட்டாத இருள் உருவம் காட்டும் - பூ த இருளானது எல்லாப் பதார்த்தத்தையும் மறைத்துத் தன்?னக் காட்டி சிற்கும், இருபொருளும் காட்டாத இது -இந்த ஆணவமலமானது தன்?னயும் காட்டாது தனக்குள்ளே இருக்கிற ஆன்மாவையும் காட்டாது என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — அந்தகாரமானது வேறு ஒருபொருளே யும் காணுமல் மறைத்துத் தன் உருவம் காட்டிநிற்கும். ஆணவ மானது தன் உருவத்தையும், ஞானத்தையும் காட்டாமல் நிற்கும் என்க. இதனுல், இவ்விருளினும் மிகக்கொடியது ஆணவம் என்*ற* கூறப்பட்டது.

காட்டாமல் மறைப்பது பதிக்குமோ? என்னில்,—

24. அன்றளவி உள்ளொளியோ டாவி யிடையடங்கி இன்றளவும் நின்ற திருள்.

என்பத: — அன்ற - அநாதியே, அளவி - ஆன்மாவைப் பொருந்தி, உள் ஒளியோடு ஆவி இடை அடங்கி - சிவஞானத்தைப் பிராணஞய் உடைய ஆன்மாவைப் பொருந்தி மறைத்து, இன்றள வும் நின்றது இருள் - சிவனது திருவடித்தாம**ையை**ப் பெறு மளவும் நின்றது இந்த ஆணவேமலம் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — அகவிளக்காகிய ஞானத்திணேடே தானும் அநாதியே கலந்துகொண்டு, அந்த ஞானத்தின் மேற் படராது உயிரளவிலே அமைவுற்று, இதுநாள்வரையும் நீங்காது நின்றது ஆணவமாகிய அந்தகாரம் என்க.

உள்ளொளியோடு என்பது உயர்வின்கண் வந்தது. ''ஒருவிண யோடுச்சோல் உயர்பின் வழித்தே.'' (தொல் -சொல் - சூத் - 91.) என்பது இலக்கணம் ஆதலின்.

இதனுல், ஆணவமாகிய அந்தகாரம் அநாதி என்பதூ உம், மாயை கருமம்போல சீங்கிப் புணர்ந்ததன்று என்ப தூஉம் கூறப்பட்டன. (4)

அப்படி இவனிடத்திலே அடங்கியிருக்கப்பட்ட ஆணவ மலத்தை இவனுலே அறியப்படாதோ ? என்னில்,—

25. பலரைப் புணர்ந்துமிருட் பாவைக்குண் டென்றும் கணவற்கும் தோன்ருத கற்பு.

என்பத:— பல்லை புணர்ந்தம் - எல்லா ஆன்மவர்க்கங்க°ள யும் பொருந்திப் புணர்ந்தம், இருள் பாவைக்கு உண்டு - இருண்மல சத்திக்கு உண்டு, என்றம் கணவற்கும் தோன்ருத கற்பு - எப்போ தும் தன் பத்தாவுக்கு விபசாரி என்றது தோன்ருத கற்புடைய தன்மை (இந்த ஆணவமலம் ஆன்மாக்களுக்குத் தோன்ருமல் நிற்பது இப்படி என்க) என்றவாறு.

#### இத முடிந்த குறளிற் கருத்துரை.

(நிரம்ப–பொழி) — எண்ணிலராகிய ஆன்மாக்கணப் பேத மறக்கலந்து இடையருது நின்ருலும், இருண்மலமாகிய மகளுக்கு ஒருநாளும் தனது தஃவவராகிய ஆன்மாக்களுக்குத் தன்ணேக்காட்டாது நிற்பதோர் நியமம் உண்டு என்க.

பாவை எனவும், கணவர் எனவும் கூட்டம்பற்றி உரு வகம் செய்ததன்றி ஆண்குறி பெண்குறி அவ்விடத்தில்ஃ எனக்கொள்க. என்றம் என்றதனுல் கேவல சகல சுத்தம் மூன்றினும் என்பதாஉம் பெற்ரும். சிறப்பும்மை இரண்ட னுள் பின்னதை இழிவுகுறித்து நின்றது. இடைநின்ற உம்மை முற்றும்மை.

இதனுல், ஆணவத்தினது தன்மை கூறப்பட்டது. (5)

இந்த ஆணவமலத்தை அறிவது எவ்வாறு? என்னில்,—

26. பன்மொழிகள் என்னுணரும் பான்மை தெரியாத தன்மையிரு ளார்தந் தது.

என்பத:—பல்மொழிகள் என் உணரும் பான்மை தெரியாத தன்மை - பலவாகச் சொல்லுவது என்ன? நித்திய அநித்தியத்தை அறியப்படாத முறைமை, இருளார் தந்தது - இந்த ஆணவமலம் கொடுத்தது என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — பற்பல வார்த்தைகளாற்பயன் என்ண ? அறியவேண்டும் பொருள்களே அறியும்பகுதி தோன்ருது நின்ற இயல்பெல்லாம் கருமை நிறத்திணேயுடைய மூலமலம் ஆயிஞர் கொடுத்தது என்க. அறியவேண்டும் பொருள்களாவன பதி பசு பாசம் என மூவகைப் பொருள்களும், சரியை கிரியை யோக ஞானம் என்ற நால்வகை ஒழுக்கமுமாம். இருளார் என்பது செற வின்கண் வர்த அஃ்றிணே வழுவமைதி.

இதனுல், மூலமலத்தினுல் வந்த அறியாமை வலியுறுக் தப்பட்டது. (6)

ஆணவமலம் இல்லே? என்னில்,—

# 27. இருளின்றேல் துன்பேன் உயிரியல்பேற் போக்கும் பொருளுண்டேல் ஒன்ருகப் போம்.

என்பத:—இருள் இன்றேல் - ஆணவமலம் இல்லேயென்ற நீ சொல்லுவாயாகில், தன்பு ஏன் - சுகதுக்க வேதுண வருவா னேன், உயிர் இயல்பேல் - ஆன்மாவுக்கு இயற்கை என்று சொல்லுவை என்னில், (இயற்கையாவது கறுப்பும் வெளுப்பும் கரிக்கும் பாலுக்கும் இயற்கையாறை போலவும்) போக்கும் பொருள் உண்டேல் ஒன்றுக போம் - அப்போது ஆணவமலம் நீங்குகிறபொழுது ஆன்மாவும்கூடக்கெடுவென் (ஆகையால் குணமும் குணியுமாகச் சொல்வது அடாது) என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — இருளாகிய அவிச்சை இல்ஃயாயின், இந்திரியங்கட்கு ஏவல் செய்யும் பிறவித் துன்பம் படற்குக் காரணம் என்னே? அ∴து ஆன்மாவினது சுபாவம் ஆயின் நீங்காது; நீக்கும் சிவஞானம் உண்டாயின் அதனுடனே உயிரும் கெட்டுப்போம் ஆதலால். எனவே, பிறவித்துன்பத் துக்கு கிமித்தம் அவிச்சை என்பதாம் என்க.

இதனுல், அவிச்சையில்லே என்பாரை உண்டென்ற மறத்துக் கூறப்பட்டது.

ஆணல், இந்தமலம் நடுவே வந்தது ? என்னில்,—

28. ஆசாதி யேலிணவ காரணமென் முத்திநில பேசா தகவும் பிணி. என்பத:—ஆசுஆதியேல் - ஆணவமலம்ஆதி என்றல், அணேவ காரணம் என் - இடையிலே வந்த பொருந்தக் காரணம் என்ன, பொருந்தக் காரணம் உண்டு. வெள்ளப் புடவையில் அழுக்குப் போலவும், கண்ணுடிக்குக் காளிதம் போலவும் என்னில்) முத்தி நிலே பேசாது - மோட்சம் உண்டு என்று சொல்லவேண்டுவதில்ல, அகவும் பிணி - இந்த மலமாகிய வியாதி மோட்சத்திலும் வந்து பொருந்தம் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — அவிச்சை இடையிட்டு வந்ததாயின், அ:து ஓர் காரணமில்லாமல் வந்து பொருந்தியது என்னே? அன்றி, முத்தியினும் உரையாடாது வந்து கவர்ந்துகொள்ளு மன்ளே! என்க.

உரையாடாது கவர்தல் - தோன்ருது விரைவிற் கவர் தல். இதனுல், அவிச்சைஆதி என்பாரை மறுத்துக் கூறப் பட்டது. (8)

அநாதியாகில் ஒருக்காலும் நீங்காது ? என்னில்,—

29. ஒன்று மிகினும் ஒளிகவரா தேலுள்ளம் என்றும் அகலா திருள்.

என்பத:— ஒன்ற மிகினும் - பூதஇருள் மேலிட்ட காலத்து, ஒளி கவராதேல் - விளக்கின் ஒளி அவ் இருவுச் சற்றே நீக்கும் அப்படி நீக்காதென்றுல், உள்ளம் என்றும் அகலாது இருள் - (அதுபோல) ஆணவமலமானது கலாதிக்கு இடங்கொடாதே. இருந்தால் ஆசாரியாரலும் நீங்காது: கலாதிகளுக்கு இடங்கொடுக் கையினுலே ஆசாரியாரலே நீங்கும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — மலம் மாயை என்னும் இரண்டினுள் மலமாகிய இருள் வியாபகம் எல்லாம் மறைத்ததாயினும், ஏக தேச விளக்கமாகிய மாயாகாரியத்திணே உயிர்கள் கவர்ந்து கொள்ளாதாயின் எஞ்ஞான்றும் அவ் அவிச்சை அவைகளே விட்டு நீங்குவதில்லே என்க. கவருந்தன்மை உயிர்களுக்கு உண்டாகவேண்டும் என் பது கருத்து. என்றம் என்பது அருள் உதயமான காலத்தினும் என்பது காட்டிரின்றது.

இதனைல், உயிர்கள் அவிச்சைகீங்கி முத்தி அடைவதற்கு ஓர் கிமித்தம் கூறப்பட்டது. (9)

மலம் மறையாது, மாயை மறைக்கும்? என்னில்,—

#### 30. விடிவா மளவும் விளக்களேய மாயை வடிவாதி கன்மத்து வந்து.

என்பத:— விடிவு ஆம் அளவும் - பூத இருள் நீங்கும் அன வும், விளக்கு அஃனய - விளக்கானது பிரகாசித்து நின்முற் போல, மாயை வடிவு ஆதி கன்மத்துவந்து - மாயை கன்மத்துக்கு ஈடாகத் தனுவாதியாக விரிந்து கன்மம் உள்ளமட்டும் சீவித்துநிற்கும்; திருவருள் விளங்கின இடத்து விடிவளவில் விளக்கொளி மழுங்கி ஞைற்போல மாயை சீவியாது என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — சிவனுடைய ஞானமாகிய கிரணம் தோன்றி ஆணவ இருள் நீங்குமளவும் மாயையினிடத்திலே நின்றும் தனுகரண புவன போகங்கள் தத்தம் புண்ணிய பாவங் களுக்கு ஈடாகத்தோன்றி, சிறிதே மல இருளிண நீக்கி, விடய இன்பங்களேக் காட்டும் விளக்குகள் போலவாம் என்க.

மலமும் மாயையும் இருளும் ஒளியும் போலத் தம்முள் மாறடைய என்பதாயிற்று. சிறிதேகீக்குதல் 'விளக்கீனய' என்பதனைல் பெற்ரும். விடிவாம் அளவும் என்றதனுல் மாயா காரியங்கள் சங்கார காலத்தில் தமது காரணத்திலே அடங்கினும் உயிர்களேவிட்டு கீங்கின அன்று என்பதாம். "இருளிரி சுடரிரண்டா கின்ற முழுமல மாயை" என்று அருளிச்செய்தவாறு காண்க. இதனல், அவ் அவிச்சையால் கீங்காது தொடர்க்து கின்ற மாயை கருமம் இரண்டின் முறைமையும் கூறப் பட்டது. (10)

> முன்றுவது பாசரிலே முற்றிற்று. ஆகத் திருக்குறள்-**31**.

# 4. அருளது நிலே.

அ∴தாவது:— கருண உருவாகிய ஞானத்தின் முறைமை. இத்தன்மையாகிய அவிச்சையைத் துறந்து வீட்டுநெறி காட்டு தற் பொருட்டு அதற்கு மாருகிய அருளினது முறைமை கூற லின், மேஸே அதிகாரத்திேடை இதற்கு இயைபுண்மை அறிக.

விடிவாவது ஏது? என்னில்,—

31. அருளிற் பெரிய தகிலத்து வேண்டும் பொருளிற் றலேயிலது போல்.

என்பத:—அருளில் பெரியது - திருவருளுக்கு மேலாகியது ஒருபொருள் இல்ஃல, (அஃது என்போல என்னில்) அகிலத்து வேண்டும் பொருளில் தூல இலது போல் - பூமியினிடத்து ஆன் மாக்கள் அவரவர் விரும்பும் பதார்த்தத்துக்கு மேலானது ஒரு பொருள் இல்லாதது போல என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — ஒருவர்க்கு எல்லாப் பொருள்களுள் ளும் தாம் விரும்பிய பொருளின் மேலாய பொருள் இல்லாத வாறு போல, திருவருளின் மிக்கதாகிய பொருள் உலகத்து இல்லே என்க. அருளது நின்று என்ன செய்யுமோ? என்னில்,—

32. பெருக்க நுகர்வினே பேரொளியாய் எங்கும் அருக்கனேன நிற்கும் அருள்.

என்பத:—பெருக்கம் - சஞ்சித மிகுதியும் கட்டுப்படவும், நகர் - பிராரத்துவ மிகுதியும் புசிக்கவும், வினே - ஆகாமியம் ஏற வும், பேர் ஒளியாய் - இதுகளுக்கெல்லாம் மிகுர்த பிரகாசமாய், நிற்கும் - நிற்கும், எங்கும் - எவ்விடத்தும், அருள் - திருவருளா னது, (அதற்கு உவமை என்? என்னில்) அருக்கன் என-ஆதித்த ஞேலே சகத்தக்குக் காரியப்படுவது போல என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — உலகத்து மக்கட்டொகுதிகள் பொரு ளினே ஈட்டவும் துய்க்கவும் நிமித்தமாய் நின்ற சூரியணப்போல அருளும் உயிர்களெல்லாம் புண்ணியபாவங்களே வளர்க்கவும், அவற்றின் பயன் ஆகிய சுகதுக்கங்களே அருந்தவும் காரண மாய் மிகுந்த ஒளியாகி எவ்விடத்தும் நிறைந்து நிற்கும் என்க.

ஆருக்கன் என என்ற தனுல் அவ்வாற காரணமா தல் ஒருவராற் செய்துகொள்ளப்பட்ட து அல்லவாம். பொதுப் பட விண என்ற தனுல் புண்ணிய பாவம் இரண்டுமாம். சூரியினப் போல ஒரிடத்துண்டாய காலே ஒரிடத்து இன்றுய் இருப்பதில்லே என்பார் எங்கும் என்று அருளிச் செய்தார்.

இதனுல், அருள் காரணமாகல் கூறப்பட்டது. (2)

அருள் காரியப்படுத்த வேண்டுவதில்‰, தானே செய்து கொள்வார்கள் என்னில்,—

33. ஊனழியா தொன்றும் உயிரறியா தொன்றுமிவை தானறியா தாரறிவார் தான். .

என்பத:—ஊன் அறியாது ஒன்றம்-சரீரம் சடம் ஆகையால் அது ஒன்றையும் அறியமாட்டாது, உயிர் அறியாது ஒன்றும் ஆன்மா சிற்றறிவு ஆகையினுலே தான் தனக்கென அறிவில்லு, இவை தான் அறியாத ஆர் அறிவார் தான் - இர்தத் திருவருள் அறிர்து புசிப்பியாத பொழுது ஆர் அறிர்து புசிப்பார் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி)—அசேதனங்களாகிய தத்துவங்கட்கு எஞ் ஞான்றும் அறிவு உண்டாவதில்லே; உயிர்கள் யாதொன்றும் தாங்களாய் அறியமாட்டா; ஆதலால், அந்த அருள் தாம் அறிந்து அறிவியாமல் உலகத்தின் கண் அறிவிணப் பெறுவார் யாவர்? அருள் அறிந்து அறிவித்தே அறியவேண்டும் என்பதாம் என்க.

இதனை, அருளிற்கு அறிய வேண்டுவதில்லே என்பா ரை, உயிர்கட்கு அறிவித்தற் பொருட்டு அறிய வேண்டும் என மஹத்துக் கூறப்பட்டது. (3)

இப்படி நடத்துகின்ற அருடீ ஆன்மாக்கள் அறியாமலிருக் கிறது எப்படி ? என்னில்,—

# பாலாழி மீனுரம் பான்மைத் தருளுயிர்கள் மாலாழி யாளும் மறித்து.

என்பத:—பால் ஆழி மீன் ஆளும் பான்மைத்த - பாற் சமுத்தொத்திலே திரிகிற மீனுனது அப்பாஃக் குடித்தப் பசிதீரா மல் தனக்குக் கீழாகிய சந்தக்கவோத் தின்கிற முறைமை போல, அருள் உயிர்கள் மால் ஆழி ஆளும் மறித்த - அருட்கடலிலே இருக்கிற ஆன்மாக்கள் சிவாதுபோகங்கவோப் புசித்துச் சனன மாணங்கவோப் போக்கிக் கொள்ளாமல் சத்தாதி விடயங்களிலே திரியும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — மேலாய அருளின்கட்பட்ட உயிர்கள் அதனுடு பொருந்திநின்று பேரின்பத்தை நுகராமல் மாயா போகமாகிய மயக்க வேஃயுள் ஆழ்ந்து அழுந்தும் தன்மை, திருப்பாற்கடலின்கண் வைகிய மீன்கள் பாஃப் பருகாது அத னுள் சிறிதாய பிராணிகளே வருந்தித் தேடி உண்ணும் முறைமை யிணே உடைத்து என்க. மீன்களும் பாஃப் பருகுமாயின், ஜெந்துக்கீன க் தேடி ஒருகாற் கிடைத்தும் கிடையாதும் உழலாமல், நின்ற நிஃல யிலே வேண்டுமளவும் பருகும். உயிர்களும் அருளினேடு கலந்து நிற்குமாயின் சிற்றின்பங்களே த்தேடி அவ்வாற உழ லாமல் பேரின்பத் திண த் தாமும் அந்நிஃயிலே இடையருதா அனுபவிக்கும் என்பதாம்.

இதனுல், அருளோடு கூடி நின்றம் உயிர்கள் தான் புறம் இழிபு கூறப்பட்டது. (4)

அருள் அறிவிப்பதை அறியாதது எப்படி ? என்னில்,— 35. அணுகு துணேயழியா ஆற்ரேனில் ஐந்தும் உணர்வை உணரா உயிர்.

என்பத:—அணுகு தஃண அறியா ஆற்ருனில் ஐந்தம் -ஆன்மாவினிடத்திலே பொருந்தியிருக்கிறபஞ்சேந்திரியங்கள் ஆன் மாவிணுலே காரியப்பட்டு வருகையிலேயும் ஆன்மாவிணுலே காரியப் படுகிரும் என்று அறியாத முறைமை போல, உணர்வை உணரா உயிர் - இந்த ஆன்மாவும் திருவருளிணுலே காரியப்படச்சேயும் திருவருளிணுலே காரியப்படுகிரும் என்று அறியாத உண்மையும் அத்தன்மைத்து என்றவாறு.

( நிரம்ப–பொழி ) — தனக்கு மருங்காக உடன்வரும் துணே யிணத் துணேஎன நாடாது வழிச்செல்வான் போலவும், தமக்கு முதலாய் நின்று உணர்த்தும் தன்மை அறியாத இந்திரியங்கள் போலவும், உயிர்கள் தாமும் தமக்கு உயிராய் நின்று உணர்த்தும் அருளிண அறியமாட்டா என்க.

இவை துணேமையும், தலேமையும் பற்றிவர்த எடுத்துக் காட்டுவமை. (5)

அருள் நடத்துவிப்பதணே அறியாதது எப்படி ? என்னில்,— 36. தரையை அறியாது தாமே திரிவார் புரையை உணரா புவி. என்பத:— தடையை அறியாது தாமே திரிவார் புடையை -பூமியினிடத்திலே இருக்கப்பட்ட ஆன்மாக்கள் பூமி தாரகமாக கடக்கச்சேயும் பூமி தாரகத்தை மறந்து நான் நடந்தேன் என்னு மது போல, உணரா புவி - பூமியினிடத்திலே இருக்கப்பட்ட ஆன்மாக்களும் திருவருளினுலே தொழிற்படச் சேயும் திருவருளி ஞலே தொழிற்படுகிறேம் என்று அறியாத முறைமையும் இத் தன்மைத்து என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — பூமியைத் தமக்கு ஆதாரம் என்று அறி யச் செய்யாது தாமே தமக்கு ஆதாரமாகப் போக்குவரவு செய் வாரைப்போல், அருளிணேத் தமக்கு ஆதாரம் என்று அறியா உயிர்களும் என்க.

புவி என்பதா ஈண்டு உயிர்கள் மேல் நின்றது. (6)

அரு கத் தேடி அறிவானே? என்னில்,—

37. மஃகெடுத்தோர் மண்கெடுத்தோர் வான்கெடுத்தோர் ஞானம், தஃகெடுத்தோர் தற்கேடர் தாம்.

என்பத: — மூலகெடுத்தோர் - மூலமேலிருந்த மூலமையத் தேடினவர் போலவும், மண்கெடுத்தோர் - பூமியிலேயிருந்த பூமி பைத் தேடினவர் போலவும், வான்கெடுத்தோர் - ஆகாயத்துக்குள் ளேயிருந்து ஆகாயத்தைத் தேடினவர் போலவும், ஞானம் தூல கெடுத்தோர் - ஞானமாகிய அறிவைக் கெடுத்துத் தேடுவார்கள், தற்கேடர் தாம் - தம்மைத் தெரியாத ஆன்மாக்கள் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — மஃயிண இழந்தோரும், மண்ணிண இழந்தோரும், ஆகாயத்திண் இழந்தோரும், எங்கணும் நிறைந்த பேரறிவிண் இழந்தோரும், தான் என்பதண் இழந்தோரும் தம்மில் தாம் ஒப்பர் என்க.

மஃ, நிலம், ஆகாயம், தான் என்பவற்றைக் கெடுக் தோர் உலகின்கண் இல்லே. உள்ளாராயின், அவர்போல அருளிணே இழக்தோரும் பேதையர் என்பதாம். ஈண்டுத் தற்கேடர் என்பது யாக்கை மேல் நின்றது. (7)

ஞானத்தை இழக்து திரிவது ஏது? என்னில்,—

38. வெள்ளத்துள் நாவற்றி எங்கும் விடிந்திருளாம் கள்ளத் திறைவர் கடன்.

என்பத:—வெள்ளத்தள் கா வற்றி - கழுத்தளவு தண்ணீரி லே போகிறவன் ஒரு விடயத்திலே அதீதப்பட்டுப் போகிறது போலவும், எங்கும் விடிர்து இருள் ஆம் - ஆதித்தன் எங்கும் பிர காசிக்கச் செய்தேயும் பிறவிக் குருடனுக்கு மிகுர்த இருளாய் இருர்தது போலவும், கள்ளத்து இறைவர் கடன் - கவட்டு இர்திரி யங்களுக்கு முறைமையாயிருக்கிற ஆன்மாக்கள் முறைமையும் இத்தன்மைத்து என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — நிறைந்த நறுநீரின் கண்ணே நின்றும் அதஃப் பருகாது நாவறண்டும், எவ்விடத்தும் இருள் நீங்கி விடிந்திருக்கவும் மயங்கிநிற்கும் மடவோரது தன்மையே, தாம் நிறைந்த அருளோடு கலந்து நின்றும் அதனுல் 'வரும் பேரின் பத்தை நுகராத வஞ்சத் தஃமையுடைய ஆன்மாக்களது முறைமை. எனவே, உயிர்கண் மாட்டு உளதாய குறையே யன்றி அருளின் குறையன்று என்பதாம் என்க.

வஞ்சத்தலேமையாவது தாம் ஒன்றிற்கும் கருத்தா அல்லவாயிருக்கவும் யான் எனது என்று அகங்கரித்தல். (8)

அஞ்ஞானம் நீங்கி அறிவது எவ்வாறு? என்னில்,—

39. பரப்பமைந்து கேண்மினிது பாற்கலன்மேற் பூஞை கரப்பருந்த நாடுங் கடன்.

என்பத:—பரப்பு அமைந்த கேண்ம் இனித-அருட்பொரு கோக் கேட்குமிடத்துக் காணவியாத்திகளே விட்டு இன்பமாகக் கேண்மின் (அப்படிக் கேளாமல் இந்திரியங்களின் வழியிலே திரிந் தால் கேட்ட பொருளும் பலியாது; சனன மாணமும் நீங்காது; அது என் போல? என்னில்) பால் கலன்மேல் பூணஞை-பாற்சட்டியின்மேல் இருக்கிற பூனைஞயானது பாஃலக் குடித்துப் பசிதீராமல், காப்பு அருந்த நாடும் கடன் - காப்பைத் தின்ன இறப்பை நாடும் முறைமை போல என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — சஞ்சல மனத்தால் படும் விரைவிண அடக்கி அருளின் தன்மையே இனிதாகக் கேட்டு மனங்கொள் வீராக. அதனே நாடாது சிற்றின்பங்கள்மேற் படரும் இப் புல்லறி வாண்மை, உறியின்மேல் வைகும் இனிய பாற்குடத்தின் மீது இருக்கும் பூஞையானது, சுவர்த்தலேயில் ஒடும் கரப்பிணத் தாவிப்பற்றி நுகர விசாரிக்கும் முறைமையினே ஒக்கும் ஆக லான் என்க.

புனையும் உறியின்கண் பாற்குடத்தின்மேல் இருந்த வாறே அதனேப்பருகாது காப்பிணப்பற்ற விசை கொண்டு வாவுங்கால், அது கைப்படின், சிறிதின்மை இல்லாத உண வாதலே அன்றித் தாவலான் மிக்க வருத்தமும் எய்தும்; கைப்படாக்கால், வருத்தத்தோடு காப்பிணயும் போக்கிப், பாற்குடத்திணயும் உடைத்து மிக்க துன்பம் எய்தும். உயிர்களும் அநாதியே கூடிநின்ற அருளகத்து அடங்கிப் பேரின்பத்திண எய்தாது கிற்றின்பங்கள் மேற் படரு மாமின் அதுபோல, ஒருகால் எய்தும் சிற்றின்பத்துக்கு மணமொழி மெய்களால் துன்பம் முற்றும் அஃது எய்தாக் கால் இருமை இன்பமும் இழந்தும் மிக்க இடர்ப்படும் என்ப தாம். உறியின்மேல்வைகும் பாற்குடம் எனவும், சுவர்த் தலேயில் ஒடும் கரப்பு எனவும் விதித்தது அதுபவம்.

இவை ஐந்து பாட்டானும் அருள்துணயும் இறைமை யுமாகியும் ஆதாரமாகியும் நிற்றலே அறியாதிருத்தலும், எவ் விடத்தும் இருப்பகணேக் காணுது மயங்குதலும், அதனுல் வரும் இன்பம் எய்தாமையும், அதன்மேல் பற்றுச் செய்யா மையும்ஆன உயிரின் குற்றம் கூறப்பட்டன. அமையாதார்க்கு அறியப்படாதோ ? என்னில்,—

# 40. இற்றை வரையிசைந்தும் ஏதும் பழக்கமிலா வெற்றுயிர்க்கு வீடு மிகை.

என்பத:—இற்றை வேடை இசைச்தம் - சிவனுள்ள காலம் தொடங்கி ஆன்மா திருவடியைப் பெறும் அளவும் திருவருள் உப கரித்துவரச்சேயும் திருவருளுடனே, எதம் பழக்கம் இலா - சற் நும் உறவில்லாத, வெறு உயிர்க்கு—அளவில்லாத வீணுன ஆன்மாக் களுக்கு, வீடு மிகை - மோட்சம் ஒன்றுமே கிட்டாத என்றவாறு.

இருவிணேயொப்பு வந்தல்லது ஞானம் பிரவேசியாது என்பது கருத்து.

(கிரம்ப–பொழி) — அநாதியே தொடங்கி இன்றளவும் அரு ளோடு இரண்டறக் கலந்து நின்றும், சிறிதும் அதில் தோய்ந்த பழமை தோற்றுதல் இல்லாத வெறிய உயிர்கட்கு வீடு சேர்தல் என்பது மிகுதி; எனவே, தகாது என்பதாம் என்க.

வெறுமை - பயன்கொளாமை. பழமை தோற்று தல்-உலக வெறுப்புத் தோன்று தல்.

இதனல், அருளோடு கலர்து நின்றும் வீடுகூட நிண யாத உயிரிணப் பழிக்குக் கூறப்பட்டது. (10)

நான்காவது அருளது நிலே முற்றிற்று.

ஆகத் திருக்குறள்—41.

# 5. அருளுருநில.

அ∴தாவது ஞானவடிவாகிய குரவனது தன்மை. அருளது நி‰ே கூறி, அருளான் ஆம் வடிவினது நி‰ கூறுதலின் மே‰ அதிகாரத்தி@ேடு இதற்கு இயைபுடைத்து எனக்கொள்க. இருவிணேயொப்பில் எவர்வருவார்? என்னில்,—

41. அறியாமை யுண்ணின் றளித்ததே காணும் குறியாகி நீங்காத கோ.

என்பத :— அறியாமை உள் நின்று அளித்ததே - அறியாமை யாகிய பெத்தகாலத்திலே அறிவுக்கறிவாய்நின்று இரட்சித்த திரு வடி தானே, காணும் குறி ஆகி - காசாணுதிகளுடனே குருவாய் எழுந்தருளி (வந்தத : ஆனுல், உள்ளே இல்ஃயோ? என்னில்) நீங்காத கோ-(உள்ளும் புறம்பும் விட்டு) நீங்காத ஞானராசா ஆகிய குரு என்றவாறு.

(நிரம்ப—பொழி) தோன்ருத்துணேயாய்க் கலந்து நின்று காத்து நடத்தின அருளே, கண்ணுற் காணப்படும் வடிவிண யுடையதாக விட்டு நீங்காத குரிசில் என்க.

இதனுல், அருள் குருவடிவுகொண்டு வந்தமை கூறப் பட்டது.

அவரே குருவாக வரவேணுமோ ? படித்திருக்கிற வித்து வான்கள் ஆகாதோ ? என்னில்,—

42. அகத்துறுநோய்க் குள்ளின ரன்றி யதனேச் சகத்தவரும் காண்பாரோ தான்.

என்பத:—அகத்த உற கோய்க்கு உள்ளினர் அன்றி - ஒரு வனுக்கு அந்தாங்கமான இடத்திலே வந்தவியாதியை அவனுக்கு அந்தாங்கமான பேர் அறிந்த நிற்பது, அதீன சகத்தவரும் காண் பரோதான் - அந்த ஆணவமலமாகிய வியாதியைச் சகத்திலே உள்ள காரியம்போலக் குருவாலே நீக்கப் போகாது; சிவனே ஆசாரிய மூர்த்தமாய் எழுந்தருளிவந்து நீக்கினுல் நீங்குமல்லது என்றவாறு.

(நிரம்ப—பொழி) ஓர் இல்லின்கண் ஒருவர்கொண்ட பிணியை அவ் இல்லின்கண் வாழ்வார் அறிவதன்றி, அதனேச் சேய்மைக்கண்ணராகிய உலகத்தார் அறியவல்லரோதாம் என்க. தான் என்பது அசைநிலே: ஓகாரம் எதிர்மறை.

இதனல், இங்ஙனம் வடிவுகோடற்கு அருளாதல் வேண் டுமோ ? என்னம் ஐயத்தின அகற்றி வலியு அத்தப்பட்டது. (2)

இப்படி வரப்பட்ட ஞாஞசாரியனே எல்லாராலும் அறிய லாமோ? என்னில்,—

# 43. அருளா வகையால் அருள்புரிய வந்த பொருளார் அறிவார் புவி

என்பத:— அருளாவகையால் அருள்புரிய வந்த - அருள் பிரகாசியாத முறையையினுலே அருளேக்கொடுக்கவந்த பொருள் ஆர் அறிவார் புவி - இப்படிக்கொத்த ஞாஞசாரியீனப் பூமியில் உள்ள ஆன்மாக்கள் அறியமாட்டார்கள் என்றவாறு.

(கிரம்ப—பொழி) படைப்பு கிலே ஈறு மறைப்பு என்னும் நான்கிணயும் தோன்ருது செய்தவாறுபோல, அருள் என்னும் தொழிலிணயும் தான் பண்ணுததுபோலப் பண்ணும்படி மானுடவடிவு என்னும் அங்கியால் மறைத்துக்கொடு வந்த உண்மைப்பொருளே இக்குருவடிவு என்பதணே அறியமாட்டாது உலகு என்க. எனவே, தம்போல் ஒரு மானுடராக கிணக்கும் என்பதாம்.

(3)

உத்தமர் அல்லாதார் அறியப்படாதது எ<mark>ந்த ஏத</mark>ுவிணுல் ? என்னில்,—

#### 44 போய்யிருண்ட சிந்தைப் பொறியிலார் போதமா மெய்யிரண்டும் காணர் மிக.

என்பத: — பொய் இருண்ட சிர்தை பொறி இலார் - அஞ் ஞான மிகுதியாலே பொருர்தப்பட்ட சித்தத்தை உடையவர்கள் பஞ்சேர்திரியங்களிலே திரியப்பட்ட ஆன்மாக்கள், போதம் ஆம் மெய் இரண்டும் காணர் மிக - அறிவுக்கறிவாய் இருக்கிற திருவரு ளேயும் அர்தத் திருவருள்தானே திருமேனியாய் வர்த ஆசாரியின யும் ஆக இரண்டுவிதத்தையும் மிகுதியுற்ற அறியமாட்டார்கள் என்றவாறு. (கிரம்ப—பொழி) கி ஃபாத காயவாழ்க்கையினேயும், ஆணவமலத்தால் மறைக்த உணர்வினேயும் உடையராய், ஞானம் என்னும் செல்வத்தினேயும் எய்துதல் இல்லாதார்; அறிவுமயமாகிய அருளும், அவ்வருளான் ஆகிய தேசிகவடிவும் என்னும் உண்மைப்பொருள் இரண்டினேயும் சிறிதும் அறிய மாட்டார் என்க.

இத்தன்மையவாகிய ஆசாரியவடிவின அருள்கொண்ட வடிவமாக உணரார். ஆகவே, நின்மலமாய் அகண்டமாய் சின்மயமாய் ஒழிவற நிறைந்த அவ்வருளிணயும் உணரமாட் டார் என்பது கருத்து. (4)

அவர் திருமேனியை என்போல அறியவேணுமோ? என்னில்,—

#### 45. பார்வையென மாக்களேமுன் பற்றிப் பிடித்தற்காம் போர்வையெனக் காணர் புவி.

என்பத:—பார்லை என மாக்கீன - மாகீனக்காட்டி மாகூப் பிடிப்பவர்போல ஆன்மாக்கீன, மூன் பற்றி பிடித்தற்கு ஆம் -அவர் சத்தி பொருத்திப் பிடிப்பதற்கு ஆம், போர்வை என காணர் புவி - (இப்படி நம்மை இரட்சிக்க நமக்காக வந்த) திருமேனி யென்ற பூமியில் உள்ள ஆன்மாக்கள் அறியமாட்டார்கள் என்ற வாறு.

(நிரம்ப—பொழி) விலங்குகள் பறவைகளேப் பிடித்தற்கு அவ்வவற்றின் வடிவாற்செய்த தீவகம்போல, மிக்கதொரு வடி வம் கண்டு அஞ்சி வெருளாது, மனிதரைத் தன்வயத்தாக்கிக் கோடற்பொருட்டு அருள்போர்த்துக்கொண்ட மானுடவுரு வாகிய குருவடிவிணப் போர்வையாக அறியமாட்டாவாம் இவ் வுலகு என்க.

இவை மூன்றபாட்டானும் அகளமாய் நிறைந்த அருளே குருஉருவ தரித்து வந்தது என்பதனே அறியாதார் இழிபு கூறப்பட்டது. (5) போர்வையாக எல்லாரையும் தற்சொருபமாக்க ஒண்ணு தோ ? என்னில்,—

 எமக்கென் எவனுக் கெவைதெரியும் அவ்வத் தமக்கவீன வேண்டத் தவிர்.

என்பத: — எமக்கு என் - போகா த, எவனுக்கு எவை தெரி யும் - பக்குவமல்லாத ஆன்மாக்களுக்கு எத்தீன புசித்தாலும் தெரியாது, அஅதமக்கு அவிண வேண்ட - பக்குவப்பட்ட ஆன் மாக்கள் அக்த ஆசாரியிண வழிபட்டுக் கேட்க, தவிர் - (அப்போ து மலம் மாயாதி கண்மங்கள்) நீங்கும் என்றவாறு.

கிரம்ப- பொழி) கீ குரு உண்மை கொண்டமையால் எமக்கு வரும் பயன் என்ணே ? யாவன் ஒரு வனுக்கு யாவை சில நூற் பொருள்கள் குரவணேயின்றி உணர மூன் ெருபின் மலேவறத் தோன்றும் ? அக்நூற்பொருள்கள் அவணேத் தமக்குக்குரவகை அவாவிகிற்கும்பொழுது, இம்மறுதலேயிண ஒழிவாயாக என்க. குரு உண்மை கொள்ளாய் ஆயின் என்பது எஞ்சி கின்றது.

இதனுல், யாதொரு நூற்பொருள்களும் குரவணயின்றி உணரப்படா என்று கூறப்பட்டது. (6)

திருவருள் அறிவுக்கறிவாயிருக்கிறது போதாதோ? குரு வாய் வரவேணுமோ? என்னில்,—

47. விடநகுலம் மேவினுமெய்ப் பாவகனின் மீளும் கடனிலிருள் போவதெவன் கண்.

என்பத:— விடம்-ஒருவின (விடம்தீண்டித் தீலமண்டைக் கொண்டு கிடக்கச்செய்தே) நகுலம் மேவினும் - கீரியைக்கொண்டு வர்த கழுத்திலே கட்டினுஅம் (விட்டு நீங்காது, பின்ன நீங்கு கிறது எப்படி? என்னில்) மெய் பாவகனின் மீளும்-உண்மையான பிடாரகன் வர்து தன்னேயும் கீரியாகப் பாவித்து அவன் கீரியாகப் பாவிக்கவே விட்டுநீங்கும், கடன்-இர்த முறைமைபோல (ஆசாரி யனும் சிவ சொரூபமாய் இருந்து சீடினையும் சிவசொரூபமாக ஞானக்கண்ணினுலே பார்க்கவே), இருள்போவது எவன் கண் - அந்தகாரம் மல மாயாதி கன்மங்கள் நீங்கும் : பின்ணே யாராலே நீங்கும் என்றவாறு.

(கிரம்ப—பொழி) விடமானது கீரி தானே வக்து தீண்டினும் மீளாது, அதன் வடிவிணப் பாவிப்பான் ஒருவஞல் மீளு மாறு போலவே இவனுடைய திருகோக்கிஞல் ஆணவ இருள் கீங்கும் உனக்கு என்க.

இறைவன் அணைடுயே உயிரோடு கலர்து கிற்பினும் குரு உருக்கொடுவர்தல்லது பாசம்கீங்காது என்பதாயிற்று.

இது சகலரைக் குறித்து நின்றது.

இதனுல், ஆசாரியனுல் பாசம் கீங்கவேண்டும் என்பது கூறப்பட்டது. (7)

இவர் குருமூர்த்தமாய் எழுந்தருளிவந்து இரட்சிப்பது ஒரு வகைக்கோ ? என்னில்,—

48. அகலத் தருமருளே யாக்கும் வினேநிக்கும் சகலர்க்கு வந்தருளும் தான்.

என்பத:— அகல தரும் அருளே ஆக்கும் - (விஞ்ஞான கலரில் பக்குவர்க்கு அறிவிலே) ஞானத்தை உதிப்பிப்பன் ஆணவ மலத்தை நீக்குவன், விடுன நீக்கும் - (பிரளயாகலரில் பக்குவர்க்கு அவர்களேப்போல மானும் மழுவம் சதார்ப்புயமும் காளகண்டமும் மூன்று சேத்திரமும் ஆக எழுந்தருளிவந்த) ஆணவமலத்தை நீக்கிச் சிவஞானத்தைப் பிரகாசிப்பிப்பன், சகலர்க்கு வந்த அருளும் தான் - சகலரில் பக்குவர்க்கு (அறுவகைத் தீட்சையினுலேயும் மும்மலத்தையும் நீக்கிக் கிரமத்திலே) சிவஞானத்தைப் பிரகாசிப் பிப்பன் கத்தா என்றவாறு.

(நிரம்ப—பொழி) கலேயினின்றும் கீங்கின விஞ்ஞான கலர்க் கும், பிரளயாகலர்க்கும் நிராதாரமாய் நின்று அருளே விளக்கும். கன்மமலச் சேதனம் பண்ணுதற்குப் பக்குவராகிய சகலர்க்கும் குருவுருவிணே ஆதாரமாகக்கொண்டவர்போலத் தானேவந்து அநுக்கிரகம் பண்ணும். அவ்வாறு அருள்புரிதல் சகலர்க்குங் கூடாது என்பதாம் என்க. பிரளயாகலர்க்குக் க&லிரீங்கலாவது அதன் வயத்தா காது இருத்தல் குவவுருபுவிகாரத்தால் தொக்கது. ''முதல் இருவர்க்கு நிராதாரமாகிக்–கரையிலருட் பரன்துவிதா சத்தி நிபா தத்தால்'' என்ற அருளிச்செய்தவாறு காண்க

இதனல், அருள் மானிடச்சட்டை சாத்தி வரு தற்குக் காரணம் கூறப்பட்டது.

குரு வாராமல் ஆகாதோ ? என்னில்,—

# 49. ஆர்டிவார் எல்லாம் அகன்ற நெறியருளும் பேர்டிவான் வாராத பின்.

என்பத:—ஆர் அறிவார் - ஆர் அறிந்த மோகூடம் அடையப் போகிறுர், எல்லாம் அகன்ற செறி அருளும் - மூப்பத்தாறு கருவி களும் நீங்கும்படி பண்ணிச் சாயுச்சியமான வீட்டைக் கொடுக்கப் பண்ணின, பேர் அறிவான் வாராத பின்-மகத்தாகிய சிவஞானத் தையுடையை சிவன் வாராதபோது என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) மந்திரம் முதல் கணே ஈருகிய மூவிரண்டு அத்துவாவும் கடந்த வீட்டுகெறியிண வெளிப்படுத்தும் கிறைந்த ஞானத்திணேயுடைய இறைவனே குருவுருக்கொண்டு வாராத இடத்து அதணே அறியவல்லார் யார்? ஒருவருமிவ்ஸே என்பதாம் என்க.

இதனுல், கிறைந்த அறிவனுகிய இறைவனே உருக் கொடுவரின் அல்லது உண்மையை உணர்தல் கூடாது என்பது கூறப்பட்டது.

இவர், வேறு முத்தராக வரவேணுமோ? என் அறிவிலே இருக்கிறது போதாதோ? என்னில்,—

# 50. ஞானம் இவனுழிய நண்ணியிடும் நற்கலனல் பானு ஒழியப் படின்.

என்பத :—ஞானம் இவன்ஒழிய கண்ணியிடும்-இவன் ஞான சாரியனுக வாராமல் ஞானம் பிரகாசிக்கும், கல் கல் அனல் பானு ஒழியப்படின் - நல்ல (சூரியகாந்தக்) கல்லினிடத்திலே ஆதித்தன் இல்லாமல் அக்கினி உண்டாகின் என்றவாறு.

இவ்விரண்டும் அப்படி ஆகாது என்பது கருத்து.

(நிரம்ப–பொழி) — அருள்வடிவாகிய குரவணே யன்றி ஒரு வற்கு ஞானம் உண்டாதல் கூடும், ஆதித்தஞலன்றி மாசிலாச் சூரியகாந்தக் கல்லினிடத்து நெருப்புத் தோன்றுமாயின். எனவே, இரண்டுமில்லே என்பதாம் என்க.

இதனல், திருவடி ஞானம் குரவீன இன்றியமையாச் சிறப்பிற்று என மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது. (10)

> ஐந்தாவது அருளுருநிலே முற்றிற்ற. ஆகத் திருக்குறள்—51.

# 6. அறியுநெறி.

அ: தாவது, உண்மைப்பொருளே உணரும் முறைமை. அருளுருகிஃகூறி, அதஞல் அறியும் பொருள் உண்மை கூறுத லின் மேஃ அதிகாரத்திஞேடு இதற்கு இயைபு உண்மை அறிக.

அவர் எப்போது குரு ஆவார் ? என்னில்,—

51. நீடும் இருவினகள் நேராக நேராதல் கூடும்இறை சத்தி கோளல்.

என்பத:— நீடும் இருவினேகள் - மிகுத்த புண்ணிய பாவங் கள் இரண்டும், நேர்ஆக நேர்ஆதல் - தூல் ஒத்த இடத்து, கூடும் இறை சத்தி கொளல் - கத்தா திருமேனிகொள்வர், அப்போது சத்திபதியும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)—ஒன்றை ஒன்று ஒவ்வாதுமிக்கு வளர்ந்து வரும் புண்ணியபாவங்கள் இரண்டும் தம்மில் ஒப்பாகவரும் பருவத்திலே உண்டாகும், சிவனுடைய சத்திபதிதல் என்க. சோக நேர் ஆகல் ஓர் புண்ணியத்துக்கு ஓர் பாவம் ஓர்வகையான் ஒத்திருத்தலாம். அது அன்றி, வாக்கு மனம் காயம் என்றும் மூவகையால் இயற்றப்பட்ட புண்ணியங்கள் முழுவதும் ஓர்பங்கும், பாவங்கள் முழுவதும் ஓர்பங்குமாகப் பொன்றும் இரும்பும் கன்மத்தால் துலேயொக்கத் தூங்கு தல் போலப் பலத்தால்சமனுதல்; சத்தி பதிதலாவது நிலேயாத இயல்பிண உடைய உலக நடையிண அஞ்சி வீட்டு செறியின விரும்புப்வண்ணம் உயிர்களது உணர்விணத் திருந்தச் செய்தல், ஒன்றையொன்று ஏற்றத் தாழ்வுபடில் அவை அவை இகல்செய்து இழுக்கும் என்பதாம்.

இதனுல், உண்**மை உண**ர்தற்கு எதுவான சத்<mark>திப</mark>தியும் எல்லே கூறப்பட்டது.

கத்தா திருமேனி கொண்டு வந்து என்னத்தை அறிவிப் பார்? என்னில்,—

52. ஏகன் அனேகன் இருள்கருமம் மாயையிரண் டாகவிவை ஆருதி யில்:

என்பத: — எகன் - கத்தாவும், அனேகன் - ஆன்மாவும், இருள் - ஆணவமலமும், கருமம் - கன்மமலமும், மாயை இரண்டு -சுத்தமாயை அசுத்தமாயையும், ஆகஇவை - ஆக இர்த ஆற பொருளும், ஆதியில் - அநாதியிலே உண்டான தென்ற அறிவித்தார் என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — ஒருவளுகிய இறைவனும், அளவில ஆகிய உயிர்களும், இருள்வடிவாகிய ஆணவமலமும் கன்ம மலமும், சுத்தம் அசுத்தம் என்னும் இருவகை மாயைகளும் ஆகிய இப்பொருள்கள் ஆறும் அநாதியாகிய பொருள்கள் என்க.

அசேகன் என்பசில் ஈற்ற மகரம் னகரமாய்த் திரிந்து நின்றது. இவை ஆறம் என அஃறிணேவாசகம் கொண்டு மிக**வி**னுல் முடிந்த திணே வழுவமைதி, ஆறும் என்னும் முற்றும்மை செய்யுள் **விகாரத்தா**ல் தொக்கது.

இதனை, சித்தியப்பொருள்கள் இவை எனத் தொகுத் தாக் கூறப்பட்டது.

அநாதியாகில் ஆறுபொருளினும் அறிவது ஏது? என்னில்,—

53. செய்வானும் செய்விணயும் சேர்பயனும் சேர்ப்பவனும் உய்வான் உளனென் றுணர்.

என்பதை:— செய்வானும் - கண்மத்தைச் செய்யப்பட்ட ஆன் மாவும், செய்வினேயும் - செய்யப்பட்ட புண்ணிய பாவமும், சேர் பயனும் - புண்ணிய பாவத்துக்கு எதுவாகிய சுகதுக்கமும், சேர்ப் பவனும் - இந்தக் கன்மத்தைக் கூட்டிப் புசிப்பிக்கப்பட்ட கத்தா வும், உய்வான் உளன் என்று உணர் - இஃது எல்லாம் அறிந்து பிழைக்கிறவன் ஆன்மா என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — புண்ணிய பாவங்களேப் பண்ணும் புரு டனும், அவஞற்செய்யப்படும் விணகளும், அவற்றின் பயஞகிய இன்பதுன்பங்களும், அவற்றைக்கூட்டி அருத்தும் இறைவனும் என்னும் இந்நான்கு திறத்திணே உடையஞக உன்ண அறிவா யாக. மாணவகனே! கீ கதி சேர்தற்பொருட்டு என்க.

எனவே, இவை உணரா திருக்கவே யான் எனது என் தைம் செருக்கு அமுது, பிறவித்துன்பம் உறம் என்பதாம்.

உடையன் ஆதல் இருவிணகளேச்செய்து இறைவளுல் அவற்றின் பயண நகர்தற்குத் தான் உரியன் ஆதல். (3)

உய்வான்தானே அறிவனே? என்னில்,—

54. ஊனுயிரால் வாழும் ஒருமைத்தே ஊனெடுயிர் தூனுணர்வோ டொன்கும் தரம். என்பத:—ஊன் உயிரால் வாழும் ஒருமைத்து ஏ - சிரிர மானது ஆன்மாவிஞலே ஒருபடித்தாய் சீவிக்கிற முறைமைபோல், ஊடுஞடு உயிர் - இந்தச் சிரித்தே இருக்கிற ஆன்மாவும், தான் உணர்வோடு ஒன்ரும் தாம் - இந்தத் திருவருளிஞலே சீவித்து நிற்கிறதும் இத்தன்மைத்து என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — உடம்பானது உயிரோடு கூடிப் பிரிப் பின்றி நடைபெறும் ஒற்றுமையினே உடைத்து, அவ் உடம்போடு உயிர்கள் நிறைந்த ஞானத்தோடுகூடி ஒன்றுபட்டு வேறற நிலே பெறும் தகுதியன. எனவே, உடலகத்து உயிர்போலக் கலந்து நின்று நடத்தும் என்பதாம் என்க.

உடப்பு என்ற பொதுவகையால் ஐவகை உடம்பும் அடங்கும். அவை அடங்கவே, கிலம் முதல் எரதம் ஈருகிய தத்துவம் எல்லாம் அடங்கும் எனக்கொள்க. (4)

அருளால் காரியப்படுதல் எப்படி ? என்னில்,—

55. தன்னிறமும் பன்னிறமும் தாணும்கற் றன்மைதரும் பொன்னிறம்போல் மன்னிறமிப் பூ.

என்பத: — தன் நிறமும் - படிகம் தன்னுடைய பிரகாசத் தையும். பல்நிறமும் - பஞ்சவன்னங்களினுடைய விளக்கத்தையம், தான் ஆம் கல் தன்மை தரும் பொன்நிறம்போல் - இவ்விரண்டையும் கூட்டிக் காரியப்படுத்தப்பட்ட ஆதித்தப் பிரகாசத்தைப்போல, மன்னிறம் இ பூ - கத்தாவினுடைய திருவருளும் சித்தக்கு அறிவும் சடத்தப் பிரோகமாய் இருக்கிறதும் இத்தன்மைத்து என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — அடுத்த பல வன்னங்களேயும் கவர் தலும், அவை அடுத்திருக்கினும் தன் கிறமே காட்டிகிற்றனும் ஆகிய படிகத்தினதுதன்மை இரண்டிற்கும் தான்காரணம் ஆகி கின்று பண்ணும் சூரியன் கிரணம் போலாம், இவ்வுலகிற்கு இறைவனது சுடராகிய ஞானசத்தி. எனவே, கட்டு வீடு என் னும் இரண்டிற்கும் தான்ஒன்றே காரணம் என்பதாம் என்க. இவை மூன்றபாட்டானும் இறைவன் உலகினே நடத்து மாறு கூறப்பட்டது.

அருளால் காணவேண்டுவதில்லே, நானே காண்பன்: என்னில்,—

#### 56. கண்டொல்லே காணுநெறி கண்ணுயிர் நாப்பணெளி உண்டில்லே யல்லா தொளி.

என்பத: — கண்டு ஒல் ஃ காணும் கெறி - சீக்கிரமதிலே காணப்பட்டது கண் (கண்ணுலும் ஒளியாலும் விளக்காணதை கண் ணுக்கும் பதார்த்தத்துக்கும் கடுவே பிரகாசித்தால், கண்ணுனது பதார்த்தத்தைக்காணும்) உயிர் காப்பண் ஒளி உண்டு-ஆன்மாவுக்கும் கேயத்துக்கும் கடுவே அருள் பிரகாசித்தால் ஆன்மாகேயத்தைப் பெறுகிறது உண்டு, இல்ஃ அல்லாது ஒளி-ஒளியாகிய திருவருள் பிரகாசியாதபோது கேயமே வீளங்காது என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — நிணவிணயுடைய உயிரினது நடுவாக ஞானஒளிக்கு நிலேஉண்டாதல் வேண்டும்; அன்ளுயின் வாயில் வழியால் புலன்களே உற்றுப்பார்த்து விரைவில் உணரும் முறைமை இல்லே என்க.

குரவனுல் அன்றி உரைகொண்டு உணர்தல் அரிது எனக்கொள்க. நடுவாகநிற்றல் - கலந்துநிற்றல்.

இதனுல், ஞானம் முன்கிற்பின் அல்லது அறிதல் கூடாது என்பதோர் அறபவ வகையால் விளங்கக் கூறப் பட்டது.

அரன் அருளால் காணும் செயல் என்போல ? என்னில்,—

#### 57. புன்செயலி ேரும் புலன்செயல்போல் நின்செய**ல** மன்செயல தாக மதி.

என்பது:—புன்செயலின் ஒடும் புலன் செயல்போல் - ஆன்மா பஞ்சேர்திரியங்களினுலே ஒருவிடயத்தை அறிகிற முறைமை போல, நின் செய‰ - உன்னுடைய செய‰யும், மன்செயலது ஆக மதி - நி‰பெற்ற திருவருளினுலே காரியப்படுகின்ரும் ஏன்ற அறிவாயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — புருடனது சிறுதொழிலின் வழியே திரிபின்றி நடக்கும் இந்திரியங்களது செயல்போல, மாணவ கனே! நின்னுடைய செய்தியையும் இறைவனது கிரியாசத்தி வழியே அவ்வாறு நடப்பதாகக் கருதுவாயாக. அவ்வாறு கருதவே, விணேத்தொடர்பு இன்றிப் பிறவி நீங்கி நிற்பர் என்ப தாம் என்க.

இதனுல், இறைவனது செயல்வழி ரிற்றல் கூறப் பட்டது (7)

அருளால் செயற்பட்டு அறிவது ஏது ? என்னில்,—

58. ஓராதே ஒன்றையுமுற் றன்னதே நீழுந்திப் பாராதே பார்த்ததணப் பார்.

என்பது:— ஒராதே - (கேவலத்திலும்) ஒன்றையும் வீசாரி யாதே, ஒன்றையும் உற்ற உன்னதே - (சகலத்திலும்) நீ ஒன்றை யும் மீணயாதிருக்கச் செய்தேஇரு, நீ மூந்திபாராதே - (சத்தத் திலும்) நீ அத இது என்று சுட்டிப்பாராதே, பார்த்த அதீண பார் - (இந்த மூன்று அவத்தையிலும்) அது அதுவாக வருவிக்கப் பட்ட திருவருளேயே காண்பாயாக என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — ஞானம் எவ்வண்ணம் இருக்குமோ என்று ஆராயாமல், அதணேயும் விடயங்கள் போலக் குறிக் கொண்டு ஊன்றி கிணயாமல், நீயாக முன் சென்று மேற் கொண்டு காண்டலும் செய்யாமல், உன்ணக்கண்ட ஞானத் திணக் காண்பாயாக என்க.

இவ்வாற அசைவின்றி நிற்கவே, அவ்வகண்டமாகிய ஞானம் தானேதோன்றம் என்பது கருத்து. (8) அப்படித் திருவருளே எதிரிட்டுப்பார்க்கில் எனக்குச் ச**ந்** தோ<mark>ஷம்</mark> வருமே ? என்னில்,—

# 59. களியே மிகுபுல ஞக்கருத் ஞான ஒளியே ஒளியா ஒளி.

என்பத: — களியே மிகுபுலன் ஆக கருதி-அந்தச் சந்தோ ஷமே மிகுத்தவிடயமாக நிணத்து,—ஞானஒளியே ஒளியாஒளி -ஞானமாகிய பிரகாசமே மமைறைவாக ஒளித்த நிற்பாயாக என்ற வாறு.

'(நிரம்ப–பொழி) — இத்தன்மைய ஆகிய ஞானத்திணக் காணப்பெற்றமையால், வரும் மகிழ்ச்சியைப் பெரியவிடயமாக நிண்ந்து ஞானமாகிய ஒளியன்றி வேறு உனக்கு ஓர் ஒளியின் ருகும்படி அதனுள்புக்குக் கரந்து நிற்பாயாக என்க.

என்றும் இவை இழந்து நிற்கிறது எப்படி? என்னில்,—

#### 60. கண்டபடி யேகண்டு காமை காமை கொண்டபடி யேகோண் டிரு.

என்பத:— கண்டபடியே கண்டு - திருவரூள் த் திரிசித்த படியே தரிசித்து, காணுமை காணுமை - ச்கலகேவலம் நீங்கின படியேநீங்கி, கொண்டபடியேகொண்டு இரு - திருவருள் உன்னேத் கருத்துக்கொண்டபடியே நீயும் அசைவேற நிற்பாயாக என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) —ஞானமானது உனக்கு யாதொருபடியே வெளிப்பட்டது, அப்படியே நீயும் கண்டறியாமையாகிய அதீதா வத்தை வந்துதோன்ருமல், யாதொருபடி உன்ண விழுங்கிற்று அப்படியேநீயும் விழுங்கக் கொடுத்திருப்பாயாக என்க. இம்மூன்ற பாட்டானம் ஞானத்தினக் காணுமாறம், கண்டால் அதனுட்கலக்குமாறம், அவ்வழிக் தன்ன ஆதன் வயக்தன் ஆக்குமாறம் கூறப்பட்டன, மாணவகனே! என்பது இம்மூன்றிற்கும் கூட்டி உரைக்கப்பட்டது.

> ஆருவது அறியும்நேறி முற்றிற்ற. ஆகத்திருக்குறள்—61.

#### 7. உயிர்விளக்கம்.

அ.்தாவது ஆன்மசுத்தி பண்ணும்படி அறியும் நெறியில் கூறியவாற்ருன் அறிந்தபடி நின்று யான் எனது என்னும் செருக்கறுத்தல் கூறினமையின், மேலே அதிகாரத்திேணுடு இதற்கு இயைபுடைத்து எனக்கொள்க.

கொண்டபடி கொள்வது எக்காலம் ? என்னில்,—

61. தூநிழலார் தற்காரும் சொல்லார் தொகுமிதுபோல் தானதுவாய் நிற்கும் தரம்.

என்பத:—தா கிழல் ஆர் தற்கு ஆரும் சொல்லார் - பவித்திர மாகிய தன்னுடைய கிழல் ஆதித்தன் மத்தியத்திலே வந்தால் தனக்குள்ளே அடங்கி கிற்கிறதற்கு யாரும் சொல்லவேண்டிய தில்ஃ, தொகும் இதபோல் - இந்த முறைமை போல, தான் அத ஆய் கிற்கும் தாம் - இருவிண ஒப்பு வந்தால் ஆன்மா திருவருள் தானும் கிற்கிறதற்கும் யாரும் சொல்லவேண்டுவதில்ஃல என்ற வாறு.

(நிரம்ப–பொழி) கோடையால் வெதும்பிணேன் குளிர்ந்த நிழஃ அடைதற்கு அடைதி என ஒருவரும் சொல்லார், தானே விரைவின் அடையும் தன்மையிண ஒக்கும்; மாயா விகார வெம்மையான் வருந்தினேன் ஒருவன் தான் அவ் அருளிண அடைந்து அதுவாய் நிற்கும் முறைமை என்க. உலக வெறுப்பின் அல்லது அருளிணே அடைதல் கூடாது என்பதாம்.

இதனல், அருளிண அடை தற்கு ஏது கூறப்பட்டது. (1)

எல்லார்க்கும் ஒக்க இந்தத் திருவருள் நில்லாதது என்? என்னில்,—

# 62. தித்திக்கும் பால்தானும் கைக்கும் திருந்திடுநாப் பித்தத்தின் தான்தவிர்ந்த பின்.

என்பத: — தித்திக்கும் பால்தானும் கைக்கும் (பித்தம் மேலிட்டபொழுதா) தித்திக்கிற பாலும் கசக்கும், திருர்திடிம் நா பித்தத்தின் தான் தவிர்ந்த பின் - திருத்தமாக அறிகிற நாவிலே பித்தம் நீங்கினபோது கசுந்த பாலும் தித்திக்கும்; (அதுபோல, ஆணவமல மேலீட்டினைலே குரு லிங்க சங்கமத்திலே ஆசை அறப் பண்ணும், அர்த ஆணவமலம் நீக்கினபோது குரு லிங்க சங்கமத்தி லே விருப்பம் உண்டாகும்) என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) குற்றம் தீர்ந்த நாவானது பித்த நோயி னின்றும் தான் நீங்கின பின்னர், முன்கைத்த பாலும் தித் திக்கும், அதீனத் தானும் கண்டறியும் என்க.

மல இருள் தீர்ந்த பின்னர் முன்னம் திரோபவித்து நின்ற மருளும் அருள் வடிவு ஆகி வெளிப்படும்: மாசு தீரின் கிளந்கித் தோன்றம் தன்மையிண உடையது. உயிர் என்ப தற்கு உவமித்து, இதணேத் திருந்திடு நா என்ற அருளிச் செய்தார்.

#### இதுவும் ஒட்டு என்னும் அலங்காரம்.

இதனல், அருள் வெளிப்படும் காலமும், உயிர் அதினத் திருந்திக் காணும் காலமும் ஒன்று என்பது கூறப்பட்து.

(2)

அறியாமை நீங்க அறிந்தவன் நான் என்னில்,—

63. காண்பான் ஒளியிருளில் காட்டிடவும் தான்கண்ட வீண்பாவம் எந்நாள் விழும்.

என்பது:—காண்பான் ஒளி இருளில் காட்டிடவும் - காணப் பட்ட ஆன்மாவுக்குத் திருவருளானது ஆணவ மலத்தை நீக்கி கேயத்தைக் காட்டச் செய்தேயும், தான் கண்ட வீண்பாவம் எ நாள் விழும் - நான்கண்டேன் என்கிற பாவம் எந்தச் சனனத் திலே தள்ளுமோ என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) ஒளி வடிவாகிய ஞானம், தன்**ணக் கண்ட** நிதற் பொருட்டு மல இருளிலே மருண்டு கிடக்கின்ற உயிர் கட்குத் தன்ணே வெளிப்படுத்தவும், அதணே நாடாது உயிர் தானே காண்பதாகக் கண்டமையாலே வறிதே வரும் பாவம் என்ன பயணேச் செய்ததாய் வந்து முற்றும் என்க.

ஓர் புலன் உணர்வான் வரும் பாவம் போலாது வாளா வருதலின், வீண்பாவம் என்ற அருளிச்செய்தார்.

பித்தம் பாலான் அன்றி மற்ற ஒன்முனும் தீராவாற போல, மலமும் அருளான் அன்றிப் பிறிதொன்முல் தீராது என்பதூஉம், அருள் மறைந்து நில்லாது வெளிப்பட்டு நிற் பினும்; அந்நாக்குச் சுவைகாண்டல் போலத் தானே காண் டல் கூடாது என்பதூஉம் இதனுட்கொண்டு கிடந்தவாறு கண்டு கொள்க.

இதனுல், அருளே முன்சொண்டு காணுக்கால் குற்றம் உடைத்து என்பது கூறப்பட்டது.

தெளிந்தார் செயலும் தெளியாதார் செயலும் <mark>எப்படியோ ?</mark> என்னில்,—

64. ஒளியும் இரளும் ஒருமைத்துப் பன்மை தெளிவு தெளியார் செயல். என்பத :— ஒளியும் இருனும் ஒருமைத்த - (படலம் உடைய கண்ணுக்கு) ஆதித்தப் பிரகாசமும் பூத இருளும் ஒருபடித்து, பன்மை - இந்த முறைமை போல, தெளிவு தெளியார் செயல் -மலம் மாயா கன்மம் மேலிட்ட பேர்க்குப் பாசமும் பதியும் ஒரு படித்தாய் விளங்காரிற்கும் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) பலவாய பொருள்கள் தம் பன்மை தோன் ளுது ஒருபடித்தாய் இருத்தல், ஒளியும்கண்ணும் இருளின் கண்ணும் ஒக்கத் தெளிந்து நிற்றலும் மருண்டு கிற்றலும் ஆய செயல்கள் அவ்விடத்துப் பேதம் என்க. பிறிதொன்றும் தோன்ளுது என்பது கருத்து.

இதனல், அருளோடு கூடிகிற்றல் ஒருவகையால் இரு ளோடு கூடிகிற்றல் போலும் என்பது கூறப்பட்டது. (4)

தெளிந்து அறிந்து கூடுவது எல்லார்க்கும் தெரியுமோ ? என்னில்,—

65. கிடைக்கத் தகுமேநற் கேண்மையார்க் கல்லால் எடுத்துச் சுமப்பானே இன்று.

என்பத: — கல் கேண்மையார்க்கு அல்லால் - கல்ல கேள்வி பூ'ணயுடைய ஞாதாக்களுக்கே அல்லாமல், எடித்து சுமப்பாண -எல்லாப் பதார்த்தத்தையும் சுமத்தச் சுமக்கிற சிவீண, இன்று -இப்பொழுது, கிடைக்க தகுமே-கிடைக்குமோ? கிடையாதோ? பின்ீண என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — நல்ல கேளிரை உடையார்க்குத் தம் மேல் பாரம் முழுதும் சுமத்தச்சுமக்கும் ஒருவணே இப்பொழுதே கிட்டுதல் கூடுமோ ? என்க

நற்கேண்மை என்று அருளிச்செய்தார், அருளோடு கூடியது என்பதற்கு.

இதனுல், அருளாகும் கேண்மையின் யுடையாற்குத் தன்னே அடைந்தார் விணகள் எல்லாம் அவரைத்தொடராத தன்செயலாகக்கொள்ளும் ஞேயம் வெளிப்படுதல் எ**ளிது** என்பது கூறப்பட்டது.

"சிவனுமிவன் செய்தியெல்லாம் என்செய்தி என்றும்-செய்ததெனக் கிவனுக்குச் செய்த தென்றும்,—பவமகல உடகுகி நின்றுகொள்வன் பரிவால்—பாதகத்தைச் செய் திடினும் பணியாக்கி விடுமே." என்ற அருளிச்செய்தவாற காண்க. (5)

எடுக்கிறவன் ஒருத்தன் சுமக்கிறவன் ஒருத்த**ே** ? எ<mark>ல்</mark> லாம் பிரமம் தானே ! என்னில்,—

66. வஞ்ச முடனுருவன் வைத்த நிதிகவரத் துஞ்சினயோ போயிணயோ சொல்.

என்பத:—வஞ்சம் உடன் ஒருவன் - வஞ்சகமாக ஒருவன், வைத்தகிதி கவா - வைத்த தொவியத்தை எடுத்துக்கொள்ள (வைத் தவன் வர்தகேட்க இல்லே என்ன), தஞ்சிணயோ போயிணமோ சொல் - தாங்கித்தான் கிடர்தாயோ? இவ்விடம் விட்டுத்தான் போனுயோ? சொல். (அப்படிப்போல, சிவன் தனு காண புவன போகங்களேக் கொடுத்திருக்கவும், கொடுத்தவன்தானே குரு லிங்க சங்கமமாய் வர்து என் உடைமையைத்தா என்றுகேட்க, இல்ல என்று சொல்லிக் கொடுத்தவண மறைக்கையினுலே நீ பிரமம் அல்ல அடிமை) என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — ஒருவன் சேமித்த பொருளிணே ஒருவன் கரவிஞல் கவர்ந்துகொண்டு ஏக, மற்று அவன் உறங்குதல் செய்தாஞே? அவ்விடம்விட்டு நீங்குதல் செய்தாஞே? மாண வகனே! சொல்வாயாக என்க.

அதபோல, கேடின்றி நிரம்பி நிற்கும் ஞானசத்தியிண் வஞ்சித்து அதன் முதலாய ஞேயத்திண் உடைத்தாதல் அரிது என்பது இதனுல் கூறப்பட்டது காண்க.

இ**துவு**ம் *முன்ன துவும்* ஒட்டு என்னும் அலங்காரத்*தாற்* கூறப்பட்**டன**. ' தஞ்சினனே', 'போயினனே' என்ற பாடம் உ**ரைத்** துப் பொருள் கூறினர் கிரம்ப வழகியார். (6)

இப்படி அடிமையாகிய ஞானவானிடத்திலே மலங்கள் வாராதோ எனனில்,—

67. தனக்கு நிழலின்ரும் ஒளிகவரும் தம்பம் எனக்கவர நில்லா திருள்

என்பத: — தனக்கு நிழல் இன்ரும் ஒளி கவரும் தம்பம் என - ஆதித்தன் உச்சியிலே வருகிறபோது படிகத்தம்பமானதை பஞ்சவன்னம் கவாாமல் ஆதித்தன்தாஞய் நின்றதுபோல, கவா நில்லாது இருள் - ஆன்மாவுக்கு இருவினேஒப்பு மலபரிபாகம் வந்த அவதாத்தில் அருள் பிரகாசிக்கவே பஞ்சமலங்களேயும் பொருந்தா மல் அருளே நிகழ நிற்பதும் இப்படியே போல என்றவாறு.

் (நிரம்ப–பொழி) — தனக்கென வேருேர் ஒளி தோன்ருத வண்ணம் சூரியகிரணத்தால் கவர்ந்துகொள்ளும் படிகத்தூண் போல, ஆன்மா தன்னுடையபோதம் தோன்ருதுநிற்கும் வண் ணம் அருள்கவர்தலேச் செய்யுமாயின் அந்நிலயே இருளானது தன்பால் நிலேபெருது நீங்கும் என்க.

சூரியகோணத் தினுள்ளே தன்னேக் கொடுத்து கிற்கும் படிகம்போல ஆன்மாவும் தன்னே அருளினுள்ளே கொடுத்து கிற்றல் வேண்டும் என்பதாம்.

இதனுல், ஆன்மாவை அருள் தன்வயத்து ஆக்குமாறு கூறப்பட்டது. (7)

மலம் தோன்ருமல் அருளே கிகழ கிற்பது எப்படி ? என்னில்,—

68. உற்கைதரும் பொற்கை யுடையவர்போல் உண்மைப்பின் நிற்க அருளார் நிலே. என்பத:—உற்கை தரும் பொன்கை உடையைப்போல் -பொலிவி'னயுடைய கையிலே விளக்கைப் பிடித்து முன்னிட்டுப் போனவர் நிணத்த பதார்த்தங்களே எடுப்பார்கள், உண்மை பின் நிற்க அருள் ஆர் நிலே - ஆன்மா அரு'ள முன்னிட்டுக்கொண்டு நிற்கவே ஞேயத்தைப் பொருந்துவன் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — தழற் கொள்ளியிணப் பிடித்திருக்கும் அழகிய கையிண உடையோர், தாம் வேண்டிய பொருள்களேக் காணும் அளவும் அதனே முன்னிட்டுத் தாம் பின் நிற்குமாறு போல, ஞேயமானது வெளிப்படும் அளவும் அருளேத் தமக்கு முன்னுக்கித் தாம் அதன்பின் நிற்றலே அருளோடு பொருந்தி நிற்கும் நிஃயாவது என்க.

இதனல், அருளோடு பொருர்தி நிற்கும் உபா<mark>யம்</mark> கூறப்பட்ட*து*. (8)

அருளே அறியும் யான் அறியவேண்டுவதில்லே என்னில்,-

69. ஐம்புலனல் தான்கண் டகன்ருல் அதுவொழிய ஐம்புலனர் தாமார் அதற்கு.

என்பத:— ஐம்புலனுல் தான் கண்டு அகன்முல் அத ஒழிய-ஆன்மா பஞ்சேச்திரியங்களினுலே ஒரு விடயத்தை அறிகிறதல்லா மல் ஐம்புலனுர் தாம் ஆர் அதற்கு - இச்திரியங்கள் ஆன்மாவுக்கு விடயங்கூனு அறிவிக்கிறது அல்லாமல் இச்திரியங்களுக்கு அறிய வேண்டுவதில்ஃ என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவிகளால் தாம் கண்டறிந்த விடயங்களுள் ஒன்று அல்லவாயின், அவ் ஐம்பொறிகள்தாம் ஆர்? உயிர்கள்தாம் ஆர்? என்க.

சுட்டி றந்து நின்றமையால் இவர்க்கு அடைதல் உரிமை இல்லே என்பார் ஆர் என்று அருளிச்செய்தார். (9)

அருள் காட்ட வேண்டுவ தில்ஃ, நானே காண்பன் என்னில்,—

70. தாமே தருமவரைத் தம்வலியி ருந்கருதல் ஆமே இவரை அதற்கு. என்பத: — தாமே தரும் அவரை - ஒருத்தன் தயவிஞலே கொடுக்கச்செய்தே, தம் வலியினுல் கருதல் - தம்முகைடைய வலிமையினுலே பறித்தால் கொடாது, ஆம் எ - அப்படிப்போல, இவன் ஆர் அதற்கு - திருவருளானது தன்னுடைய கிருபையினுலே கேயத்தைக் காட்டாரிற்க ஆன்ம போதத்தாலே கேயத்தைப் பொருந்தப் போகாது என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)—ஒருபொருளிண ஒருவற்குத்தாமே கருத் தாவாகநின்று விரும்பித்தருதற்கு உரியாரைத் தம்வலியால்தந்த வராக நிணத்தல் முறைமை அன்றே. ஆதலால், அவ்வருளால் பெறும் பேரின்பத்திற்கு அப்பெற்றியிண அடைய நிற்கும் இவன் யார் ? என்க.

இவை இரண்டு பாட்டானும் பேரின்பமாவது அரு ளாலே அன்றிக் கரணங்களோடு கூடியும் தனித்தும் உயிர் களால் அடையப்படாது என்பது கூறப்பட்டது. (10)

> ஏழாவது உயிர்விளக்கம் முற்றிற்று. ஆகத்திருக்குறள்—71.

## 8. இன்புறுநிலே.

அ. தாவது, ஆன்மலாபம் அடையும் முறைமை, ஆன்ம சுத்தி கூறிப் பின்னர் அதஞல் எய்தும் பயன் கூறினமையின் மே‰ அதிகாரத்திஞேடு இதற்கு இயைபுஉண்மை அறிக.

இன்பம் அடைதல் எவ்வாறு ? என்னில் —

71. இன்புறுவார் துன்புறுவார் இருளின் எழும்சுடரின் பின்புகுவார் முன்புகுவார் பின். என்பத:— இன்பு உறுவார் - இன்பத்தைப் பொருந்த கிறவர்கள் சிலர், தன்பு உறுவார் - தன்பத்தைப் பொருந்த கிறவர்கள் சிலர், இருளின் எழும் சுடரின் - அந்தகாரம் ஆகிய இருளிலே விளக்கைப்பிடித்த முன்னிட்டுப்போனவர்கள் நினத்த பதார்த் தத்தை எடுப்பார்கள்: விளக்கைப் பின்னிட்டுப்போனவர்கள் அந்தப் பதார்த்தத்தை எடுக்கமாட்டார்கள். இந்தமுறைமைபோல, பின் புருவார் முன்புருவார்பின் - ஆன்மா அருள முன்னிட்டுக்கொண்டு நிற்கவே சேயத்தைப்பொருந்துவன்: அருளப் பின்னிட்டு நின்ற வர்கள் சனை மாணத்திலே அழுந்துவார்கள் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி)—-முன்னர் ஞானத்திணப்பின்னிட்டுத் தாம் அதற்கு முன் செல்வார் ஆகில் துன்புற்றவரே. பின்னர் மிக்க துன்பிணச்செய்யும் மல இருளிலே கின்றும் எழுந்த ஞான விளக்கிண முன்னிட்டுத்தாம் அதன்பின் செல்வாராகில் பேரின் பத்திண அடைவார் என்க.

துன்ப இன்பம் அடைதற்குக் காரணம் ஞானத்திற்கு முன்பின் சேறலாயிற்று. கட்டு உற்று நின்றவர்க்கும் வீடு அடைபவர்க்கும் தம்முன் வேற்றுமை இது என்பதும் ஆம்.

இத**ைல்,** பேரின்பத்தை எய்துவார் இவர் என்பது கூறப்பட்டது. (1)

## 72. இருவர் மடந்தையருக் கேன்பயன்இன் புண்டாம் ஒருவன் ஒருத்தி உறின்.

என்பத:— இருவர் மடர்தையருக்கு என்பயன் - இரண்டு ஸ்திரீகளும் கூடிஞல் இன்பம் இல்ஃல, இன்பு உண்டாம் ஒருவன் ஒருத்தி உறின் - ஒருவனும் ஒருத்தியும் கூடிஞல் இன்பம் உண்டு: ஆன்மா சேயத்தைக் கூடுமிடத்தப் பேரின்பம் ஆகிய மோகூம் உண்டாம் என்றவாறு. (நிரம்ப–பொழி) — இரண்டுபேர் மகளிர்க்குத் தம் புணர்ச்சி யால் வரும் பயன் என்ணே ? ஓர் புருடனும் ஓர் மகளும் தம்மிற் புணர்வாராயின் அன்றே, இன்பம் உண்டாவது என்க.

உயிர்க்கும் அருட்கும் முதலாய ஞேயம் வெளிப்படின் அல்லது இன்பம் உண்டாகாது என்பது பொருள்.

ஒருவன் ஒருத்தி என்னும் உவமம் தஃமையும் தன்மை யும் பற்றிவந்தது, இதற்கு இவ்வாறன்றி, உயிரிணப் பெண் இயல்பினதாகவும், இறைவண ஆண் இயல்பினதாகவும் அறி வில்லார் கூறுமது பொருள் அன்ற : அன்ன இயற்கை அசேதன வடிவிற்கு அல்லது சேதனவடிவிற்கு இன்று ஆதலான். இதனுல், பேரின்பத்திண எய்தும் எல்ல கூறப் பட்டது.

ஆன்மா <mark>ஞேயத்</mark>தைக் கூடுமிடத்து இவனுலே ஞேயத்துக்கு இன்பம் உண்டோ ? என்னில்,—

73. இன்பதனே எய்துவார்க் கீயும் அவர்க்குருவம் இன்பகனம் ஆதலினுல் இல்.

என்பத:—இன்பு அதீன எய்துவார்க்கு ஈயும் - இன்பத் தைப்பெறவேணும் என்றவர்களுக்குக் கொடுப்பர், அவர்க்கு உருவம் இன்ப கனம் ஆதலிஞல் இல் - அந்தச் சிவனுக்குப் பேரின்பமே சொரூபம் ஆகையிஞலே இன்பம் ஒருவர் கொடுக்க வேண்டிய தில்ஃ என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) தன்ண வக்து அடையும் அவர்க்குப் பேரின் பத்திண வழங்கும் அவ் இறைவன் தனக்கு வடிவம் ஆனக்த மயம் ஆதலால், தான் தன்ண நுகர்வதில்ல என்க.

அநா தியே ஆணவமலத்தால் மறைப்புண்டு அது கீங்கி இப்பொழுது நவமாக வந்தது போலக் கருதும் உயிர்கள் போலாது, இறைவன் அநாதி மலமுத்தன் ஆதலான் அவற்கு இல்லே என்ற அருளிச் செய்தார். புதிதாக வந்தது அன்று என்பது கருத்தை.

இதனை, உயிர்களுக்குக் கொடுப்பதன்றி இறைவன் தானம் அவ்வின்பத்தின நகர்வனே! என்னம் சங்கையிண அக்ற்றிக் கூறப்பட்டது. (3)

அந்நிய மாய் இருந்து அவ்வின் பம் அநுபவிப்ப**ே** ? என்னில்,—

74. தாடஃபோற் கூடியவை தானிகழா வேற்றின்பக் கூட‰ நீ ஏகமேனக் கொள்.

என்பத: — தாள் தூல போல் கூடியவை - [ தாள் தூல என்னும் சொற்கள் இரண்டும் தம்மில் புணருங்காலத்தா ] எவ்வும் தவ்வும் தோன்ருமை டவ்வாய் நின்றது போல, தான் நிகழா வேறு இன்ப கூடூல - தற்போதம் சீவியாத இடத்திலே விளங்கப்பட்ட பேரின்பத்தை, ஃ எகம் என கொள் ஃ ஒன்று என்றே அறிவாயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) தாள் தீல என்னும் சொல் இரண்டும் தம் பொருள் பிரிந்து தோன்ருது பொருந்தியவாறுபோல், புணர்ச் சிக்கண் ஒருகாலும் உண்டாகாத வேற்றுமையிணயும், இன்பத் திணயும் உடைய கலப்பிண இறைவஞேடு ஒன்ருதல் எனக் கொள்வாயாக, மாணவகனே! என்க.

அச்சொற்கள் ஓரொருகால் பிரிதலும், புணர்வால் தாம் பெறம் பயன் இன்மையும் கருதி, இவை அன்ன அல்ல என்பதற்கு நிகழா வேற்றின்பக் கூடல் என்ற அருளிச் செய்தார். தாளும் தஃயும் என்னும் சொற்களால் கூறியது உயிரினது தாழ்வும் இறைவனது உயர்வும் காட்டுதற்காம் என்பது.

இதனுல், ஞேயத்தமுக்தி ஒன் அபட்டு ரி ற்கும் ரி ஃ கூறப்பட்டது. (4) பின்னம் ஏகம் பெரு ? என்னில்,—

## 75. ஒன்ருலும் ஒன்ரு திரண்டாலும் ஓசையெழா தேன்ருலும் ஓரிரண்டும் இல்.

என்பத: — ஒன்முலம் ஒன்முத - ஆன்மாவும் சிவனும் ஒன்று என்று சொல்லுவாய் என்னில்! அப்பொழுத பெறுவானும் பேறும் இல்ஃல, இரண்டாலும் ஒசை எழாத என்முலும் - ஆன்மாவும் சிவனும் இரண்டு என்று சொல்லுவாய் என்னில் (ஆன்மாவும் சிவ னும் எகத்துவமாகிய சாயுச்சியமும் இல்ஃல என்மும்; இப்படி ஆகையினுலேயோ) ஒர் இரண்டும் இல் - தவிதாத்தவிதமில்ஃல என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) இறைவணேயும் உயிரிணயும் ஒன்று என் போமாயினும் பின்னர்ப் பொருந்த வேண்டுவதில்லே; இரண்டு என்போமாயினும் தம்முள் தாக்கிய ஒலி எழுதலேச் செய்யாது: ஆதலால், ஒருபொருளும் அல்ல; இரண்டாவதும் இல்லே என்க.

இதனுல், இறைவணேயும் உயிரிணயும் ஏகம் என்பாரை யும் இரண்டு என்பாரையும் மறுத்து அத்துவிதம் கூறப் பட்டது. அத்துவிதமாவது தம்மிற் கலப்பால் அநர்கியமாய் இருத்தல்.

கூடிப் பொருந்தும் கொள்கை யாதாம் ? என்னில்,—

### 76. உற்குரும் பெற்குரும் ஓவா துரையொழியப் பற்குரும் அற்குர் பவம்.

என்பத:—உற்ருரும் - அந்தப் பொருளப் பொருந்தினேன் என்கிறவர்களும், பெற்றுரும் - அந்தப் பொருளப் பெற்றேன் என்கிறவர்களும், ஒவாது-கூடாது, உடை ஒழிய-இந்த இரண்டு வசனமும் நீங்க, பற்றுரும்-இந்தப் பற்றுக்கள் அற்றவரே, அற்றுர் பவம் - அவர்களே சனை மரணங்களே நீக்கி நிட்டையைப் பொருந் தின ஞாதாக்கள் என்றவாறு. (நிரம்ப–பொழி) பேரின்பம் ஆகிய முத்தியிணே அடைந்தா ரும், அதற்கு நேரே காரணம் ஆகிய சமாதியை அடைந்தாரும் மெய்ப் பொருளிண ஒருகாலும் நீங்குதல் செய்யார். அவ்வாறு வாக்கு இறக்கும்படி அதணேப்பற்றி நில்லாதாரும் பிறப்பிண் அற்றவர் என்க.

உடை யொழியப் பற்ரூர் என்ற தலை கேட்டல், சிந்தி **த்** தல், தெளிதல் கிஃயின் கண் கிற்பர் என்பதாம். பிறப்பற்ரூர் என்பது பதமுத்திகளே அடைவார் என்பது கருத்து.

இதனுல் வீட்டினே அடைவாரதா வகைகைமை கூறப் பட்டதா.

உரை ஒழியப்பெற்றது என்போல ? என்னில்,—

## 77. பேயொன்றும் தன்மை பிறக்கும் அளவுமே நீயொன்றும் செய்யாமல் நில்.

என்பத: — பேய் ஒன்றம் தன்மை பிறக்கும் அளவும் - பேய் பிடியுண்டவன் முறைமை வரும் அளவும், கீ ஒன்றும் செய்யாமல் கில் - உனக்கு அந்தச் சிவானுபூ தி பிறக்கும் அனவும் (ஆன்மபோ தம் சீவியாமல் அப்பொருளிலே) கிற்பாயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — பேய் பிடியுண்டோரது தன்மை உனக்கு உண்டாம் அளவும் நீ மேல் யாதொருசெயலும் செய்யாது அசை வற நிற்பாயாக என்க.

பேய் பிடியுண்டாரதை செயலெல்லாம் பேயின் செயலாமாறு போல, உன்செயல் அணத்தும் இறைவன் செயலாம் அளவும் என்பது கருத்து. பின்னர் அச்சாதணே இன்று என்பதாம். இனி என்றத்னுல் முன்னர்ச் செய்ய வேண்டுவ அணத்தும் செய்து முற்றியது என்பதும், பின் கிலக்குச் செயல் இன்மையே வேண்டுவது என்பதும் கண்டு கொள்க. இதனல், சமாதிசெப்வோர்க்கு அதுமுதிர்ந்து கைவரு மாற கூறப்பட்டது. (7)

பொருள் பெறுவார் செயல்போவது என்போல? என்னில்,-

78. ஒண்பொருட்கண் உற்ரூர்க் குறுபயனே அல்லாது கண்படுப்போர் கைப்பொருள்போற் காண்.

என்பத: — ஒண் பொருள்கண் உற்ருர்க்கு - ஞேயத்தைப் பொருந்தின ஞாதாக்களுக்கு, உற பயனே அல்லாது - ஞேயம் ஒன்றமை அல்லாமல் (மற்றக் கிரியைகள் செய்வாரோ என்னில்,) கண்படுப்போர் கைப்பொருள்போல் காண் - நித்திரை பண்ணின வ்ன் கையில் பதார்த்தம் விழுந்தது தெரியாததுபோல என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி)—ஒள்ளியதாய மெய்ப்பொருளினது எல்லே யைத் தலேப்பட்டார்க்கு அவ்விடத்தேயும் பேரின்பமே அன்றி, மற்றுள்ள யோகம் முதலிய தொழில்கள் யாவும் உறங்குவோர் கையிற் பண்டம்போல மெல்லெனத் தன்வயத்திலே நீங்குவ தாக அறிதி. தாமேவலிதுநீப்பது அன்று என்பதாம் என்க.

இதனல், அவர் சமயாசாரம் நீங்கும் முறைமை கூறப் பட்டது. (8)

கூடியது கூறலாமோ? என்னில்,—

79. மூன்குய தன்மையவர் தம்மின் மிகமுயங்கித் தோன்குத இன்பமதேன் சொல்.

என்பத:— மூன்ற ஆய தன்மை - ஞாதரு ஞான ஞேயம் தோன்ருத இடத்திலே, அவர் தம்மில் மிக முயங்கி - அந்தச் சிவனிடத்திலே மிகுதியும் பிரியப்பட்டு, தோன்ருத இன்பம் அத என்சொல் - ஆன்மபோதத்தாலே அறியப்படாத பேரின்பத்தைச் சொல்லப்படாத என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — ஞாதுரு ஞான ஞேயம் என்னும் மூன்று வகைப்பட்டதன்மையும், சிவசீவ பாவங்கள் இரண்டும் தம்மில் மிகவும் கூடிய கலப்பிளுல் தோன்றுத&லச் செய்யாத இன்பம் அவ்விடத்து வார்த்தை யாது ? என்க.

இதனை, அவ்வானர்த மிகுதியின் அதிசயம் கூறப் பட்டது. (9)

எவ்வாறு அப்பொருள் எய்துவது? என்னில்,—

80. இன்பில் இனிதென்றல் இன்புண்டேல் இன்புண்டாம் அன்பு நிலேயே அது.

என்பத: — இன்பில் இனிது என்றல் - எல்லா இன்பத்தக் கும் மேலானது எது? எனில் பேரின்பம், இன்பு உண்டேல் இன்பு உண்டாம் - அந்தப் பேரின்பத்திலே கொத்தை யுண்டான அந்நோமே அன்புமிலே உண்டாம், அன்பு மிலேயே அது - குருலிங்க சேங்கமத்திலே பத்தி யுண்டாகவே பேரின்பம் விளங்கி நிற்கும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — எல்லா இன்பங்களினும் இனிமை உடைத்து என்று சிறப்பித்துச் சொல்லப்படும் பேரின்பமாவது ஒருவற்கு அன்பு என்பது இப்பொழுது உண்டாயின் இப் பொழுதே உளதாம். அது மிக்க அன்பினது நிஃயே தனக்கு நிஃயாக உடையது ஆகலான் என்க.

இன்பு என்ற பொதுமையால் அமிர்த நகர்ச்சி மு.கலா யின எல்லாம் அடங்கும். ஏகாரம் தேற்றம்.

இதனுல், அன்புடையார்க்கு அப்பேரின்பம் எளி தினின் எய்தும் என்பது கூறப்பட்டது. (10)

எட்டாவது இன்புறாரிலே முற்றிற்று.

ஆகத்திருக்குறள்–81.

## 9. ஐந்தெழுத்தருணிலே.

அ. தாவது ஐவகைப்பட்ட திருவெழுத்தாகிய அருளினது முறைமை. இதணேயும் ஓர் திருவருளாகக் கூறி அருளிஞர் வீட்டுநெறி காட்டுதலால். அவ்வாறே சமாதியிண அடைதல் கூடாதார்க்கு இதணே விதிப்படி ஓதவே அந்நிலேகூடும். ஆத லின், மேலே அதிகாரத்திஞேடு இயைபுடைத்து எனக் கொள்க.

உரை இறந்த இன்பம் கூடாதாயின் மேல் ஓர் உபாயம் அருளிச் செய்கிருர்,—

81. அருணுலும் ஆரணமும் அல்லாதும் ஐந்தின் பொருள்நூல் தெரியப் புகும்.

என்பத: — அருள் நாலும் ஆரணமும் அல்லா தம் - கிருடையுடனே கார்த்தா அருளிச்செய்த இருபத்தெட்டு ஆகமமும் நாலு வேதமும் இதுகள் அல்லாமல் சொல்லப்பட்ட பலசாத்திரங்களும் என்னத்தைச் சொல்லும்? என்னில், ஐந்தின் பொருள் நால் தெரியபுகும் - பஞ்சா ஷாத்தின் உண்மையைச் சொல்லவந்த நால் என்ற வாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — சைவாகமங்களினது கருத்திணயும், வேதங்களினது கருத்திணயும், இவை இரண்டும் அல்லாத பலகலேகளினது கருத்திணயும் கற்று வல்லோர் ஆராயப்புகுவா ராயின் அவை எல்லாம் திருவெழுத்து ஐந்தின் பொருள் ஆகிய பதிபசுபாசங்களேச் சொல்லும் நூல்களாம் என்க.

இதனல், எல்லா நூற் பொருள்களும் இவ் ஐர்தெழுத் தினுள்ளே அடங்கும் என்பது கூறப்பட்டது. (1)

இந்தப் பஞ்சாக்ஷரம் என்னத்தைச் சொல்லும்? என்னில்,–

82. இறைசத்தி பாசம் எழின்மாயை ஆவி உறநிற்கும் ஓங்காரத் துள். என்பத:—இறை-காத்தாவும், சத்தி-திருவருளும், பாசம்-ஆணுவமலமும், எழில் மாயை - விளக்கமான திரோதானமும், ஆவி - ஆன்மாவும், உற நிற்கும் ஒங்காரத்த உள் - பிரணவத்திலே நிற்கும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — சிவனும், சத்தியும், ஆணவமும், அழ குடைத்தாய மாயையும், ஆன்மாவும் ஆகிய ஐந்தும் ஐந் தெழுத்து ஓர் எழுத்தாகிய பிரணவத்தினுள்ளே அமைந்து நிற்கும் என்க.

இதனுல், பிரணவம் என்ற பேர்பெற்ற நிற்கும் நுண்ணிய ஐந்தெழுத்தினது இயல்பு கூறப்பட்டது. (2)

இந்தப் பஞ்சாக்ஷரம் நிற்கும் தானம் எங்ஙனே? என்னில்,—

## 83. ஊன நடனம் ஒருபால் ஒருபாலா ஞானநடம் தானடுவே நாடு.

என்பத :—ஊன நடனம் ஒருபால் - மலமும் திரோ தமும் ஒரு பக்கலாகவும், ஒரு பால் ஆ ஞான நடம் - அருளும் சிவமும் ஒரு பக்கல் ஆகவும், தான் நடுவே - ஆன்மா இந்த இரண்டுக்கும் நடுவே கிற்பன், நாடு - அறிவாயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — பிறப்பண விளக்கும் நகார மகாரங்கள் ஆகிய கூத்து ஒரு மருங்காகவும், வீட்டிண உதவும் சிகார வகாரங்கள் ஆகிய கூத்து ஒரு மருங்காகவும், யகாரம் ஆகிய ஆன்மா இவ் இருவகைக்கு நடுப்பட்டதொன்ருகவும் விசாரித்து அறிவாயாக என்க.

கூத்து என்றது உயிர்களேப் பெத்தம் முத்திகளில் உய்த்து நடத்தலே.

இதனுல், ஐந்தெழுத்தின் பொருளியல்பு கூறப்பட்டது. (3) இந்தப் பஞ்சாக்ஷரம் இருக்கையிலே ஆன்மா ஞேயத்தைப் பெருமல் இருப்பானேன் ? என்னில்,—

### 84. விரியமந மேவியவ்வை மீளவிடா சித்தம் பெரியவினே தீரப் பேறும்.

என்பத :— விரிய ம s மேவி - மலமானத பிரபஞ்சத்தி லே பிரிந்து பொருந்தி, யவ்வை மீள விடா - யவ்வாகிய ஆன்மா வை அருளிஞலே திரும்பாதபடி பண்ணுவிக்கும், சித்தம் பெரிய விண தோ பெறும் - ஆன்மாவுக்கு மகத்தாகிய புண்ணிய பாவம் இரண்டும் துஃபொத்த இடத்தில் பேரின்பம் ஆகிய மோகூம் உண்டாம் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)–மகார நகாரம் ஆகிய மலமும் திரோதமும் மிகவும் இறுகப் புணர்ந்து யகாரம் ஆகிய உயிர்களேத் திரும்ப விடா; அவ் வுயிர்கள் தம் பெரிய பிணியாகிய மல இருள் தீருங் கால் சிகாரம் ஆகிய சிவத்திணே அடையும் என்க.

மலம் தேரவே திரோதம் தானே நீங்கும் என்பதாம். விண என்பது ஈண்டுப் பிணி என்னும் பொருள் தந்து நின்றது.

இதனுல், கட்டு வீடு என்னும் இரண்டும் ஐந்து எழுத்தி ஞுனே அமையும் என்பது பெறப்பட்டது. (4)

இந்தப் பஞ்சாக்ஷரம் இருக்கையிலே ஆணவமலம் நீங்கா மல் இருப்பானேன் ? என்னில்,—

#### மாலார் திரோத மலமுதலாய் மாறமோ மேலாகி மீளா விடின்.

என்பத :— மால் ஆர் திரோதம் மலம் முதல் ஆய் மாறமோ-மயக்கம் ஆகிய ககோரம் முன்னுகச் செபித்தால் மலம் நீங்காது, (ஆனுல், நீங்குகிற முறைமை எப்படி? என்னில்) மேல் ஆகி மீளா விடின் – ஆணவமலத்தைக் கீழ்ப்படுத்தி நகாரம் மேற்படச் சிகா ரம் முன்னுக மாறிச் செபிக்கின் மோக்ஷமாம் என்றவாறு. (நிரம்ப–பொழி) — மயக்கத்திணப் பொருந்திய திரோதான மும் மலமும் ஆகிய நகாரம் மகாரம் இரண்டும் ஆதிக் கண்ண தாக உச்சரிக்கில், அவைகள் நீங்குமோ? இவற்றைக் கீழாக்கிச் சிவமாகிய சிகாரம் மேலாம்வண்ணம் மாற்றி உச்சரியாதொழி யின் என்க.

இதனுல், நகார மகாரங்களே முதலாக உச்சரித்து வழங்குவது வீட்டிண அடைவோர்க்கு ஆகாது என்பது பெறப்பட்டது.

மேலா 'சி' மீளா, விடின் என்பதாஉம் பாடம். (5)

பஞ்சாக்ஷாத்தைச் செபித்தபேர்க்கு மலம் நீங்குமோ? என்னில்,—

86. ஆராதி ஆதாரம் அந்தோ அதுமீண்டு பாராது மேலோதும் பற்று.

என்பத:— ஆராதி - ஆராதீன பண்ணுவாய், ஆதாரம் -கமக்கு ஆதாரம் சிவன் என்று அறியாமல் இருக்கிறதற்கு, அக்தோ - ஐயோ, அத மீண்டு பாராத மேல் ஒதம் பற்று -இப்படிச் சிகாரம் முன்னைக் செபித்தால் மலமும் திரோதமும் இவீன வக்த பொருக்தாது என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — தமக்கு ஆதாரம் மாளுக எண்ணி அவ் வாறு உச்சரித்தலால் வரும் பழுதிணத் திரும்பி விசாரியாமல் அந்தோ! நகார மகாரங்களே மேலாக உச்சரிக்கும் விருப்பம் என்க,

இதனுல், அவ்வாற ஒதுவார் தூணேயின்றித் துன்புற தற்கு இரங்கிக் கூறப்பட்டது. (6)

இந்தப் பஞ்சாக்ஷரத்தைச் செபிக்கிறது ஏது ? என்னில்,— 87. சிவமுதலே ஆமாறு சேருமேல் தீரும் பவமிதுநீ ஓதும் படி. என்பத: — சிவம் முதலே ஆம் ஆற சேருமேல் - இப்படிச் சிகாரம் முன்னுகச் செபித்தாயானல், தீரும் பவம் சனனமும் கீங்கும், இத கீ ஒதம்படி - இத கீ செபிக்கப்பட்ட முறைமை என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) சிகார வகாரம் என்னும் இரண்டும் ஆதிக் கண்ணதே ஆம் வண்ணம் உச்சரித்தல் கூடுமாயின், அந்நிலே யே உனது பிறவித் துன்பம் நீங்கும். மாணவகனே! வீட்டிணேக் காமுற்ற நீ உச்சரிக்கும் முறைமை இது என்க.

இப்படிச் செபிக்கப்பட்ட ஆன்மாக்களுக்குப் பிரயோசனம் ஏது ? என்னில்,—

88. வாசி அருளியதை வாழ்விக்கும் மற்றதுவே ஆசில் உருவமுமாம் அங்கு.

எனபத :—வா சி அருளிஅதை வாழ்விக்கும் - வகாரம் ஆகிய திருவருள் யகாரம் ஆகிய ஆன்மாவை சிகாரம் ஆகிய சிவத்திலே கொடுத்தப் பேரின்பம் ஆகிய சுகத்தை உண்டாக்கும், மற்ற அதுவே ஆசு இல் உருவமும் ஆம் அங்கு-அந்தத் திருவருள் தானே குற்றமில்லாத திருமேனியாய் இருக்கும் அந்த ஆன்மாவுக்கு என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — அவ்வாறு உச்சரிக்குங்கால் வகாரம் ஆகிய அருள் சிகாரம் ஆகிய சிவத்தினேக் காட்டி, யகாரம் ஆகிய உயிரினே வீட்டின்பத்திலே இருத்தும். அன்றியும், அவ் வருளே அந்தச் சிவத்திற்குக் குற்றம் தீர்ந்த திருமேனியாய் இருப்பது என்க.

இதனுல், திருவெழுத்து ஐந்தில் வகாரம் ஆகிய அருளி னது தன்மை வகுத்துக் கூறப்பட்டது. (8)

அந்த ஆன்மா மோக்ஷத்திலே இருக்கிறது எப்படி? என்னில்,—

89. ஆசினவா நாப்பண் அடையா தருளினல் வாசியிடை நிற்கை வழக்கு. என்பது:—ஆகின ஆ நாப்பண் அடையாத - குற்றத்தைப் பொருக்திய நகாரத்திலும் மகாரத்திலும் பொருக்தாமல், அருளி ஞல்-ஆசாரியனுடைய கிருபையிஞல், வாசி இடை கிற்கைக வழக்கு-அருளுக்கும் சிவத்துக்கும் நடுவே கிற்கிறதே முறைமை என்ற வாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — குற்றம் தீர்க்த திரோதானமும் அருளும் ஆகிய நகார வகாரங்கட்கு நடுப்பட்டு நில்லாது வகாரம் ஆகிய அருளினுலே, யகாரம் ஆகிய உயிர், அவ்வகாரத்திற்கும் சிவம் ஆகிய சிகாரத்திற்கும் நடுப்பட்டு நிற்பது முறைமை என்க.

அவ்வாற அதற்கு எழுத்துக்களே மாறி உச்சரிப்பது குருமுகத்தால் தெளிர்துகொள்க. ஆன்மாவை மறைக்கும் பாசங்களேச் செறுத்துவதன்றி, திரோதான சத்தி தானுக மறையாது என்பதற்கு 'ஆசின' என்று அருளிச் செய்தார்.

இதனல், திருவெழத்தினக் கூறிய முறைமையின் ஒ**து** வார் அடைந்து நிற்கும் நிலே கூறப்பட்டது. (9)

குறிப்பு :— இவ் இரண்டு உரைகளேயும் நோக்கிப் பேதம் காண்க.

மோக்ஷத்திலே இருக்கிறதற்குப் பிரத்தியக்ஷம் உண்டோ ? என்னில்.—

### 90. எல்லா வகையும் இயம்பும் இவனகன்று நீல்லா வகையை நீகோந்து.

என்பத :— எல்லா வகையும் இயம்பும் - வேதாகமங்கள் எல்லாம் சொல்லுகிறது எது என்னில், இவன் அகன்று நில்லா வகையை நி‰ாந்து - ஆன்மா சிவசந்தியிணே விட்டு நீங்காத முறை மையைச் சொல்லும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)—எவ்வகைப்பட்ட உபாயங்களிணேயும் நூல் கள் உரைக்கும், இவ்வாறு ஆன்மாவானவன் சிவசத்தியிண நீங்கி நில்லாது உடனும் நிறகும் திறத்திணேக் கருதி என்க. இதனுல், அறியும்செறி முதல் இவ்வதிகாரம் ஈருன நான்கு அதிகாரத்தினது கருக்கும் தொகுத்துக் கூறப் பட்டது.

> ஒன்பதாவது ஐந்தேழுத்தருணிலே முற்றிற்று. ஆகத்திருக்குறள்–91.

## 10. அணேந்தோர் தன்மை.

அ∴தாவது, இவ்வகைப்பட்ட சமாதியிண அடைந்தோரது தன்மை. மேஃ அதிகாரங்களால் சமாதி கூடும் முறைமை கூறியது. கூடிஞேரது தன்மை இதஞற் கூறுதலின், அவற்ளேடு இதற்கு இயைபு உடைத்து எனக் கொள்க.

ஞேயத்தைவிட்டு நீங்காத ஞாதாக்கள் நிணேவு ஏது? என்னில்,—

91. ஓங்குணர்வி னுள்ளொடுங்கி உள்ளத்து ளின்பொடுங்கத் தூங்குவர்மற் நேதுண்டு சொல்.

என்பது:— ஒங்கு உணர்வின் உள் ஒடுங்கி உள்ளத்தாள் இன்பு ஒடுங்க - மகத்தாய சிவத்திலே ஆன்மா ஒடுங்க, தாங்குவர்- பேரின் பம் தானுக வழங்குவர், மற்ற ஏது உண்டுசொல்-குழோமே அல்லத மற்முரு நிடுனவும் இல்லே என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) – நிறைந்த ஞானத்தினுள்ளே தாம் அடங் கித் தம் அறிவினுள்ளே பேரின்பம் அடங்கும்படி ஆனந்த நித் திரை பண்ணு நிற்பர், மற்ற வார்த்தை யாது ? உளதாம் என்க.

அவ் இன்பம் இறைவற்கு இன்றி உயிர்கள் காமே நகர் தலின், உள்ளத்தில் இன்பு ஒடுங்க என்றும், ஞேயத்து அழுந்தினும் ஞானத்தின் மிக்கார் அன்று என்பதற்கு ஒங்கு உணர் பின் உள்ளடங்கி என்றும் அருளிச் செய்தார். இதனுல், அவர் ஞேயத்தை அழுந்தி நிற்கும் இயல்பு கூறப்பட்டது.

இப்படி நின்றவர்கள் மேலான பதங்களேயும் விரும்புவார் களோ? என்னில்,—

92. ஐந்தொழிலும் காரணங்கள் ஆந்தொழிலும் போகநுகர் வெந்தோழிலும் மேவார் மிக.

என்பத:— ஐர்தொழிலும் - பஞ்சகிருத்தியமும், காரணங் கள் ஆம் தொழிலும் - காரணேசுரர் தொழில் ஆகிய சாலோகாதி பதங்களேயும், போகம் நகர் வெம் தொழிலும்-போகத்தைக்கொடுக் கத்தக்க கொடிதாகிய சுவர்க்காதி பதங்களேயும், மேவார் மிக -மிகவும் பொருர்தார்கள் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — பரமசிவனுற் செய்யப்படும் படைப்பு, கிஃ, ஈறு, மறைப்பு, அருள் என்னும் ஐக்தொழில்கஃயைம் ஒருங்கே செய்தலும், அயன் மால் உருத்திரன் மகேசன் சதா சிவன் என்னும் இவரில் ஒருவற்கும் ஒரோவொரு தொழிஃச் செய்தலும், மாயாபோகத்திண் அருக்தும் பிறப்பிற்கு ஏது வாகிய வெய்ய தொழிலிணச் செய்தலும் சிறிதும் பொருக்தார் அவர் என்க.

அசஞ்சலமாய் அகண்டமாய் ஒழிவற நிறைந்த ஞா<mark>ன</mark> வடிவினராய் நின்றம் பரமானந்தத்திண அனுபவித் திருக்கும் ஒன்றிற்குமே உரியார் என்பது கருத்து.

மிக என்பது குறிப்புமொழியாய்ச் சிறிதும் என்னும் பொருள் விளங்க நின்றது. "உயிர்தானும் சிவாநபவம் ஒன்றினுக்கும் உரித்தே" (சித்தியார்—11–2–10 செய்) என்ற அருளிச்செய்தவாற காண்க.

இதனுல், அவர் மற்றெரு தொழிற்கும் உரியாரல்லர் என்பது கூறப்பட்டது. (2) சர்வஞ்ஞத்துவாதி குணங்கள் வந்துபொருந்தினுலோ? என்னில்,—

93. எல்லாம் அறியும் அறிவுறினும் ஈங்கிவரோன் றல்லா தறியார் அற.

என்பத :— எல்லாம் அறியும் அறிவு உறினும் - சர்வஞ்ஞத்த வாதி குணங்கள் வர்துபொருந்தினுலும், ஈங்கு - இவ்விடத்திலே, இவர் - இந்தஞாதாக்கள், ஒன்ற அல்லாத அறியார் அற - ஞேயம் ஒன்றுமே அல்லது மற்றென்றையும் பொருந்தி அறியமாட்டார்கள் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — இயல்பினைல் முழுவதூஉம் உணரும் ஞானமானது வெளிப்பட்டுத் தம்மை இரண்டறக்கலந்து நிற் பினும் இவ்விடத்து இந்தச் சீவன்முத்தரானவர் ஆனந்தஞானம் ஒன்றுமே அன்றிப் பிறிதொரு பொருளிணயும் சிறிதும் அறிதல் செய்யார் என்க.

அற என்பது மிக என்பது போலக் குறிப்பு மொழி யாய் நின்றது. சிவன்முத்தர் சிவம் ஒன்றமே அன்றிப் பிறி தொன்றும் அறியார்; ஆகவே, பாமுத்தரும் அவ்வாற ஆதல் கூறவேண்டாவாறு ஆயிற்று.

இதனுல், அவர் பிறிதொன்றும் அறியாது ஏவ்**விடத்** தும் சிவமே கண்டிருத்தல் சுறப்பட்டது. ''பரஞானத் தால்'' என்பதனுள் ''சீவன்முத்தர் பரமே பார்த்திருப் பார்'' என்று அருளிச் செய்தவாறு காண்க. (3)

இப்படிக்கொத்த ஞாத<mark>ாக்</mark>களே விடயங்கள் வந்து பொருந்தி ஞலோ ? என்னில்,—-

94. புலனடக்கித் தம்முதற்கட் புக்குறவர் போதார் தலநடக்கும் ஆமை தக.

என்பது:—புலன் அடக்கி தம் முதற்கண் புக்கு உறவர் -விடயங்கள் வந்து பொருந்தினுல் தமக்குப் பிராணன் ஆகிய ஞே யத்திலே அடங்கி கிற்பார்கள், போதார்-ஒருவிடயத்திலும் காமித் தப் புரியார்கள், (அஃது என்போல? என்னில்,) தலம் நடக்கும் ஆமை தக - பூமியிலே நடக்கப்பட்ட ஆமையானது ஆரவாரம் இல் லாத இடத்திலே நடக்கும் ஆரவாரம் உள்ள இடத்திலே அடக்கும் அதுபோல என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) ஓர் விடயம் எதிரிடுங்கால் அதற்கு அஞ்சி அதன்மேற் செல்லும் தம் உணர்விணே மாற்றித் தமது முதலா கிய ஞேயத்தினிடத்திலே புக்குப் பொருந்தி மறித்தும் நீங்குதல் செய்யார்; அவர், பூமியின் கண்ணே நடந்து செல்லுங்கால் ஒருவர் எதிர்ப்படின் அவரை அஞ்சித் தன் தஃவயிணச் சுரித்து உள்ளே வாங்கி அசைவறக் கிடக்கும் ஆமையிணே ஒப்ப என்க.

ஆமை பின்னர் எதிர்ந்தோர் அகலுங்கால் தன் தஃல யிணே வெளிப்படுத்திச் செல்லுமதுபோல், இவர் விரைவில் திரிபு படாமையிற் போதார் என்ற அருளிச் செய்தார்.

இதனுல், அவர் புலன் உணர்வுக்கு அஞ்சி அகலுமாறு கூறப்பட்டது. (4)

அப்படிச் சிலர் ஞேயத்தை விட்டு கீங்கி இருப்பார்களோ ? என்னில்,—

95. அவினயகன் நெங்கின்ரும் ஆங்கவனுய் எங்கும் இவினயொழிந் துண்டாதல் இல்.

என்பத:—அவீன அகன்ற எங்கு இன்மும் ஆங்கு அவன் ஆய் - அந்தச் சிவீனவிட்டு நீங்கி ஆன்மாவுக்கு இருக்க இடம் இல்ஃ அந்தச் சிவன் தாஞய், எங்கும் - சடசித்தாக்கள் எல்லாம், இவீன ஒழிந்த உண்டாதல் இல் - இந்தச் சிவீன அல்லாதா ஆன்மா நில்லாது என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — இறைவணே நீங்கி எவ்வுலகமும் நிற்ப தில்லே; அதுபோல, இறைவஞதல் அடைந்த இம் முத்தான் மாவை அன்றி எவ்விடமும் உளதாய் நிற்றல் இல்லே என்க. எனவே, இவனும் இறைவணேப்போல வியாபகளுய் நிற்கும் என்பதாம். ''காயங் கழிந்தக்கால் எங்குமாய்க் கருத்தாப்போல் நிற்பன்'' (சித்தியார் 8–2–31 செய்) என்று அருளிச்செய்தவாறு காண்க.

இதனுல். அவர் செற்றறிவு கீங்கிப் போறிவு உடையவர் என்பது பெறப்பட்டது. (5)

ஆணுல், அந்தப்பொருளே உள்ளே கண்டிருப்பார்களோ? புறம்பே கண்டிருப்பார்களோ? என்னில்,—

### 96. உள்ளும் புறம்பும் ஒருதன்மைக் காட்சியருக் கெள்ளும் திறமேதும் இல்.

என்பத:— உள்ளும் புறம்பும் - அந்தாங்கத்திலே அறிவாய் விளங்கியிருக்கப்பட்ட திருவருஃ அம், புறம்பே குருவாகித் திரு மேனி கொண்டுவெக்த ஆசாரியகையும், ஒருதன்மை காட்சியருக்கு -ஒருபொருள் என்று தரிசித்தவர்களுக்கு, எள்ளும் திறம் ஏதம் இல் - உள் என்றும் புறம்பு என்றும் நீக்க இடம் இல்ஃ என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — அகமும் புறமும் ஒருதன்மைத்தாய் நிற்கும் ஞானத்திண அடைந்தோருக்கு ஒன்றண இகழ்ந்திடும் வண்ணம் எவ்வாற்ருனும் இல்ல என்க.

இதனுல், அவர்க்கு எல்லாப்பொருள்களும் ஞானமாயே தோன் அதல் கூறப்பட்டது.

வேறுரை: ஆனுல், இந்திரியங்களினுல் அறியும் அறி வா அம் சிவணே ச் தரிசிக்கலாமோ ? என்னில்,—

தனக்குப் பிராண அய்கின்ற உபகரிக்கிற தன்மையை யும் அவன் அவள் அதுவாய் கின்ற உபகரித்தும் பின்பு ஆசாரியமூர்த்தியாய் கின்றம் இரக்ஷிக்கிற பூரணமான பொருளே விசுவமானது மறையும்படி ஒரு கீர்மையாகக் கண்டவர்களுக்குச் சிவனது திருவடியை கீங்குகைக்கு வழியில்லே என்க.

இது ஞானவான்கள் பிரபஞ்சம் தோன்*ரு*மல் நிற்கும் முறைமை.

ஆஞல். இப்படி கீக்கமற நிற்கிற ஞாதாக்களும் தொழிற் படுவார்களோ ? என்னில்,—

97. உறந்தொழிற்குத் தக்க பயனுலகம் தத்தம் வறந்தொழிற்கு வாய்மை பயன்.

என்பத:— உறம் தொழிற்கு தக்க பயன் உலகம் தம்தம் -உலகத்திலே இருக்கப்பட்ட ஆன்மாக்கள் செய்த வேஃக்குத்தக்க கூலி கொடுப்பார்கள், (அதபோல) வறம் தொழிற்கு வாய்மை பயன் - தொழிலற்ற ஞாதாக்களுக்குச் சத்தியமாகிய ஞேயம் ஒன்றமே பிரயோசனம் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — தன்னே ஆற்றிய தலேவரைப் பின் தொடர்ந்து சூழும் யான் எனது என்னும் செருக்காற் செய்யப் பட்ட விணக்கு ஏற்ற பயன்ஆவது உலகவாழ்க்கைகள்; செருக் கிணீநீங்கித் தம்மைஇகழ்ந்தோர் செய்யும் தானம் தவம் முதலிய தொழிற்குவரும் பயனுவது அழிவில்லாத வீட்டின்பமே ஆம் என்க.

தக்க பயன் என்றதனுல் பயன் பல ஆயிற்று. வறுக் தொழில் என்ற அருளிச்செய்தார், தொடர்க்**து பயன்** வழங்காமையின். இதனுல், அவர் ஓர் தொழிலிணச் செய்யி னும். பிறிதொரு காமியத்திணக் கருதிச்செய்யார் என்பது கூறப்பட்டது.

வேறுரை:— ஆனுல், தொழிலாலும் சிவணக் கூட லாமோ ? என்னில்,—

பிரபஞ்சத்தில் தத்தம் தொழிறுக்குத் தக்க பிரயோ சனங்கள் இவர்களுக்கு உண்டாமாறபோல, ஒன்றம் செய் யாத செயறுக்கு அந்த உண்மை பிரயோசனம். இந்த உண்மையிலே நின்றவர்களுக்கு ஒரு செயறும் கூடாது என்பது அறிவித்தது. (7)

பிராரத்துவம் புசிக்கச்செய்தே ஆகாமியம் ஏருதோ? என்னில்,—

98. ஏன்ற விணயுடலோ டேகுமிடை யேறும்விண தோன்றில் அருளே சுடும்.

என்பது:—ஏன்றவீன உடலோடு எகும் - பிராரத்தம் தேகத் தோடனே போம், சஞ்சிதம் தீகைஷமிலேபோம், இடை ஏறாம் வீண தோன்றில் அருளே சுடும் - பிராரத்தம் புசிக்கச்செய்தே கட்டுப் படுகிற ஆகாமியம் சிவஞாமை வீளங்கவே நீங்கும் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — பக்குவப்பட்டு அமைந்த விணயானது உடம்பிற்கு அமைத்த கால வரையறையிலே தொஃயும், இடைப்பட்ட காலத்தில் வந்து பொருந்தும் விணகள் உள வாயின் அருள் என்னும் நெருப்பிஞலே வெந்துபோம் என்க.

சஞ்சிதம் கீங்காமல் ஞானம் வெளிப்படாது; வெளிப் படாதாகவே ஆகாமியம் தீர்வதில்ஃ; அதணே அருளே சுடும் என்பதலை் சஞ்சிதமும் கீங்கிற்று என்பது தானேபோத ரும் எனக்கொள்க. தோன்றில் என்பதலைல் அது தோன்முத வண்ணம் இடையமுது அருளோடு கிற்பர் என்பது கருத்து.

இதனுல், அவர்க்கு விணத்தொடர்பு இன்*ரு மாறு* கூறப்பட்டது.

வேறுரை:—சஞ்சிதகன்மம் தீகைஷயிலேபோம். பிரா ரத்தம் தேகத்தடனே போம். ஆகாமியம் சிவஞானத்தி இலே சுடப்படும்.

இது ஞானவான்களுக்கு ஒருகன்மமும் இல்ல என்னம் இடம் அறிவித்தது. பரமுத்தி சரீரம் கீங்கியோ? என்னில்,—

99. மும்மை தருவினகள் மூளாவாம் மூதறிவார்க் கம்மையும் இம்மையே ஆம்.

என்பது:—மும்மை தரு விணகள் மூளா ஆம் - சஞ்சித பிரா ரத்தம் ஆகாமியம் என்னும் இந்தமூன்று விணயும் பொருந்தாவாம், (என் பொருந்தா? என்னில்,) மூத அறிவார்க்கு அம்மையும் இம் மையே ஆம் - மேலாகிய சிவஞானத்தைப்பெற்ற ஞாதாக்கள் இச் சரீராந்தத்திலே பெறப்பட்ட பாமுத்தியும் சரீரம் இருக்கையிலே ஆம் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — இம்மை அம்மை மறுமை <mark>என்னும்</mark> மூவகைப்பயணயும் தரும் விணகள் யாவும் தொடரா. தம் மேலாய அறிவிண உடையார்க்கும் பிறந்து எய்தும் இ<mark>ன்பமும்</mark> அதஞேடு கூடிநிற்கவே உளதாம் ஆகலான் என்க.

இம்மை இப்பிறப்பு, அம்மை மேல்உலகிண அடைதல், மறமை மறித்துவரும்பிறப்பு. உடம்பு இறந்தகாலத்து நில வேறபடுதல் இன்மை நோக்கி அம்மையும் இம்மையே ஆம் என்று அருளிச்செய்தார்.

இதனுல், அவர்க்குச் சிறிதும் வினேத்தொடர்பு இன்று என்பது வலியுறுத்தப்பட்டது.

வேறுரை:—அந்தப் பிராரத்தம் புசிக்கவேண்டுமாயின், வாக்கு மனம் காயங்களின் உண்டான கன்மம் அவர் சிவ சம்பாவீனயாலே அவர்களே வாதியாது. பின்பு உண்டாம் சாயுச்சியமும் அவர்களுக்கு இப்பொழுதேயாம்.

இது சிவன் முத்தரான நிஃயிலே தன்னிலே பரமுத்தி யாம் என்று அறிவித்தது. (9)

இவர்களுக்கு ஆன்மாக்கீன இரட்சிக்கவேணும் என்கிற கிருபை இல் ஃயோ ? என்னில்,—

100. கள்ளத் தலேவர் துயர்கருதித் தங்கருண வெள்ளத் தலேவர் மிக. என்பது:—கள்ளம் தூலவர் தயர் கருதி - கவட்டு இந்திரியங் களுக்கு முதன்மையாய் இருக்கிற ஆன்மாக்கள் படுகிற தன்பத் தைத் திருவுள்ளத்திலே நிவோத்து, தம் கருணே வெள்ளத்து அலேவர் மிக - தமக்குக் கிருபையாகிய ஞானசமுத்திரத்திலே மிகுதியும் அழுந்தி நிற்பர்கள் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — யான் எனது என்னும் வஞ்சத்தஃமை யிணயுடைய ஆன்மாக்கள்படும் துன்பத்திண எண்ணித் தம் மிடத்து எழுந்த கருணயாகிய கடலினுள்ளே மிகவும் அ**ஃதஃச்** செய்வர் என்க. அஃதல் - இரக்கத்தால் தளர்தல்.

இதனுல், அவர் வீட்டினேவிரும்பாத உயிர்கள் மாட்டு இறைவன்போல் அருள் உடையராதல் கூறப்பட்டது.

வேறுரை:—ஆனல், ஞானவான்களுக்கு விடயங் களுடன்கூடி கிற்கலாமோ? என்னில்,—

இந்திரியங்களுடன் கூடினுல் உண்டான கிலேசத்தை உணர்ந்து சிவனுடைய கிருபாசமுத்திரத்திலே விழுந்து தம் செயல்அற்ற அதுஅதுவாய் விடுவார்கள்.

> ''.....மறையோர் கழுமல முதுபதிக் கவுணியன் கட்குரை கழுமல முதுபதிக் கவுணியன் அறியும் அனய தன்மையை ஆதலின் ரின்ண ரிணய வல்லவர் இல்லேரீள் ரிலத்தே.''

என்றவாறு காண்க.

(10)

பத்தாவது அணேர்தோர்தன்மை முற்றிற்று. ஆகத்திருக்குறள்–101.

ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயஞர் அருளிச்செய்த திருவருட்பயன் மூலமும் பதவுரை–பொழிப்புரைகளும் முற்றுப்பெற்றன. திருச்சிற்றம்பலம். திருச்சிற்றம்பலம். திருச்சிற்றம்பலம்.

ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர்மிளிர்கழல்வேல்க.

ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயஞர் திருவடிவாழ்க. ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்மலரடிவாழ்க.

#### சிவமயம்.

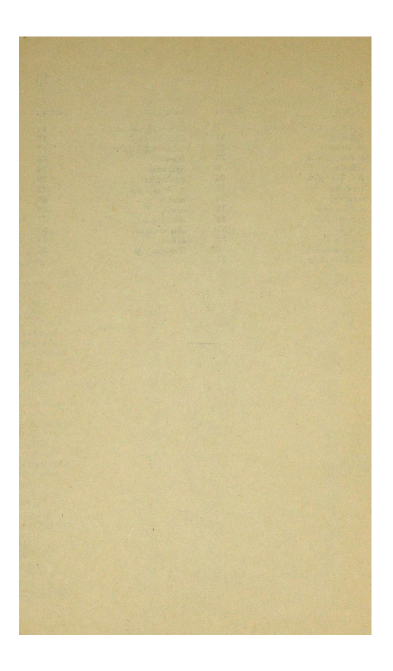
## திருச்சிற்றம்பலம்.

## தி ருவருட்பயன்.

## செய்யுள் முதற்குறிப்பு அகராதி.

| செய்யுள்      | எண். | செய்யுள்           | எண். |
|---------------|------|--------------------|------|
| அகத்துறு      | 42   | எமக்கென்           | 46   |
| அகரவுயிர்     | 1    | எல்லாமறியு         | 93   |
| அகல           | 48   | எல்லாவகை           | 90   |
| அனு த         | 35   | ஏகன் அனேக          | 52   |
| அருள் நூலும்  | 81   | ஏன்றவினே           | 98   |
| அருவும் உருவு | 5    | ஐந்தொழின           | 92   |
| அருளா         | 43   | ஐம்புல             | 69   |
| அருளிற்       | 31   | ஒண் பொரு           | 78   |
| அவனே          | 95   | ஓருபோருளு          | 23   |
| அறியாமை       | 41   | ஓளியுமிருளு        | 16   |
| அன்றளவி       | 24   | ஓளியுமிருளு        | 64   |
| அன்றளவு       | 20   | ஒன்ருலு            | 75   |
| ஆக்கிஎவை      | 4    | ஒன் றுமிகினு       | 29   |
| ஆசாதி         | 28   | ஓங்குணர்ளி         | 91   |
| ஆகினவா        | 89   | ஓர்.தே             | 58   |
| ஆரறிவா        | 49   | கண்டபடி            | 60   |
| ஆராதி         | 86   | கண்டவற்றை          | 14   |
| ஆனைறிவா       | 7    | கண்டொல்லே .        | 56   |
| இருவர்        | 72   | களியே              | 59   |
| இருளானதன்     | 22   | கள்ள               | 100  |
| இருளிலிருளா   | 18   | காண்பா             | 63   |
| இருளின்றே     | 27   | கிடைக்க            | 65   |
| இறைசத்தி      | 82   | சத்தசத்தை          | 17   |
| இற்றைவரை      | 40   | சிவமுத             | 87   |
| இன்பகளே       | 73   | செய்வானு           | 53   |
| இன்பி         | 80   | ஞானமிவ             | 50   |
| இன்புறுவார்   | 71   | தரையை              | 36   |
| உள்ளும்       | 96   | தனக் <b>கு</b>     | 67   |
| உன்னுமுள      | 10   | தன்னிலே <b>மை</b>  | 2    |
| உறுந்தொழி     | 97   | தன் னி <b>ற</b>    | 55   |
| உற்கை         | 68   | தாடலே              | 74   |
| உற்குரும்     | 76   | தாமே               | 70   |
| ஊ மன் கண்     | 19   | <b>தித்திக்கு</b>  | 62   |
| ஊனநடன         | 83   | திரிமலத்த <b>ா</b> | 12   |
| ஊனறியா        | 33   | துன்றும் பவ        | 21   |
| ஊனுயிரால்     | 54   | தூ நிழலார்         | 61   |
| எங்குமெவை     | 8    | நலயில              | 9    |

| செய்யுள்               | எண். | செய்யுள்    | எண். |
|------------------------|------|-------------|------|
| நற்குஞ்சர - காப்பு     |      | பொய்யிருண்ட | 44   |
| த்டுமிரு               | 51   | பொறியின்றி  | 15   |
| பரப்பமை                | 39   | மலேகெடுத்தோ | 37   |
| பலரைப்புண              | 25   | மாலார்      | 85   |
| பல்லா                  | 6    | மும்மை      | 99   |
| பன்மொழிக               | 26   | முன்ருய     | 79   |
| பார்வை                 | 45   | மூன்றுதிறத் | 13   |
| பாலாழி                 | 34   | வஞ்ச        | 66   |
| பிறந்தநாள்             | 11   | வாசி        | 88   |
| புலனடக்கி              | 94   | விடநகுல     | 47   |
| புன்செய                | 57   | விடிவாமள    | 30   |
| பெருக்க                | 32   | வுரிய       |      |
| பெருமைக்கு             | 3    |             | 84   |
| பேடுயைக்கு<br>பேயொன்று | 77   | வெள்ளத்து   | 38   |



இவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்.

## மெய்கண்டசாத்திரம்

9. வினுவெண்பா.

கோற்றவன்குடி– ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாய**ஞர்.** 1953.

## கொ*ற்ற*வன்குடி <u>-</u> ஸ்ரீ உமாப**திதேவநாயஞர்** <sub>அருளிச்செய்த</sub>

# வினுவெண்பா மூலமும் - பழையவுரையும்.

 கீடும் ஒளியும் நிறையிருளும் ஓரிடத்துக் கூடல் அரிது கொடுவிணேயேன்—பாடிதன்முன் ஒன்றவார் சோலே உயர்மருதச் சம்பக்தா! நின்றவா றெவ்வாறு கீ,

(இதன்பொருள்) — நீடும் ஒளியும் நிறை இருளும் ஒர் இடத்த கூடல் அரிது - விரிந்த பிரகாசமும் நிறைந்த இருளும் ஒர் இடத் திலே கூடமாட்டாது, கொடு விணயேன் பாடு இதன் முன் -கொடிய விணயேன்பக்கல் தரிசிப்பதற்குமுன், வார் சோஃ உயர் மருதம் சம்பந்தா நீ ஒன்ற நின்ற ஆறு எ ஆறு - அழகிய சோஃவ உயர்ந்த மருதாகக்வாழ் சம்பந்த மாமுனிவனே! தேவரீர் அடியே னிடத்தப் பொருந்த நின்றது எப்படி? என்றவாறு.

அந்தகன் கண்ணுக்கு ஆதித்தப் பிரகாசம் வியாத்த மாய் இருக்கையிலேயும் தெரியாதிருந்த தன்மைபோல் என்பதாம்.

உதாரணம்: —சிவஞானபோதம்-'' அருக்கனேர் நிற்பினும் அல்லிருளே காணுர்க் - கிருட்கண்ணே பாசத்தார்க் கேன்'' என்பது கண்டுகொள்க. (சூத்-11, சூர-2, வெ-1.) மலம் ஆன்மாவைச் சகச மாய் மறைத்திருக்கையிலே சிவம் ஆன்மாவைப் பொருர்திரின்றது எப்படி ? என்னும் வினைுக்கு உதாரணம்; — சிவஞானபோதம் - " மெய்ஞ்ஞானம் தன்னில் வீளயாத சத்தாதல் " (சூத்-7, சூர-3, வெ-3.) என்ற பாடத்திலும், சிவதருமோத்தரம் - "பரமசிவன் பராசத்தி பல்லுயிர்க்கும் பயின்றிருக்க, விரவுவதென் இருளெனிற் கேள் வெய்யவழல் பசுமரத்தின், விரவியதே பசுமரமும் வெக்தவல வெக்துவிழும், பருவமுறக் கரணமுறப் பதியுமுறப் பழுதறவே." என்றபாடத்திலும் கண்டுகொள்க. (1)

 இருளில் ஒளிபுரையும் எய்தும் கலாதி மருளின் கிஃயருளும் மானும்—கருவியிவை கீங்கின் இருளாம் கிறைமருதச் சம்பக்தா! ஈங்குனரு ளாலென் பெற.

(இ—ள்.) இருளில் ஒளி புரையும் - ஆணவம் மேலிட்ட காலத்த ஞானம் ஒழிந்து நிற்கும், எய்தம் கலா தி மருளின் நில அருளும் - கலா திகளேப் பொருந்திய இடத்தும் ஆணவத்தையே நிலேநி நுத்தம், மானும் கருவி இவை நீங்கின் இருள் ஆம் - என் னுடனே கூடிரின்ற கருவி நீங்கினபொழுது இருளாய் இருந்தது, நிறை மருத சம்பந்தா ஈங்கு உன் அருளால் என் பெற - நிறைறந்த மருதுகைர்வாழ் சம்பந்தமாமுனியே! இவ்விடத்து உன் அருளால் போசேனம் என்ன? என்றவாறு.

இதனுல், கேவல சகலத்திலும் அல்ல: சுத்தத்திற் பெரயோசனம் என்பது கருக்காகக்கொள்க.

உதாரணம் :—சிவப்பிரகாசம்–(சூத்-6, செ-1.) '' காட்டிடும் கரண மொன்றம்'' என்றபாடத்திற் கண்டுகொள்க. (2)

புல்லறிவு நல்லுணர்வ தாகா பொதுஞானம்
அல்லதில் துள்ளதெனில் அந்நியமாம்—
தொல்ஃமிருள்
ஊனமலே யாவா றுயர்மருதச் சம்பந்தா!
ஞானமலே யாவாய்! நவில்.

(இ—ள்.) புல் அறிவு நல் உணர்வு அது ஆகா பொதுஞானம் அல்லது - செற்றறிவு போறிவாகாது ஞானம் அல்லது பொது ஞானம் மூன்றவிதமாய் இருக்கும், இலது உள்ளது எனில் அந்கியம் ஆம் - முன்பு இல்லாத சிவஞானம் மலபரிபாகத்திலே உண்டாம் என்னில்! சற்காரியவாதம் ஆகாமல் அந்கியம் ஆம், தொல்லே இருள் ஊனம் மலேயாவாற உயர் மருத சம்பந்தா ஞான மலே ஆவாய் டீவில் - பழமையாக வருகிற ஆணவமலத்தின் குற்றத் திணுலே மயங்காத முறைமையை உயர்ந்த மருதநகர்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! மலுபோல ஞானத்தை உடையவரே! திருவுளம் பற்றவேணும் என்றவாறு.

இதனுல், ஆன்மஞானம் சிவஞானம் ஆகாது. தத்து வங்களுடைய சுபாவத்தை இது பொய் என்ற அறிவிக் கிறத் சிவஞானம், இப்படி அறிகிற வேற்றமையும் விட்டு வாய்க்க ஞானமாய் சிற்பது சுத்தம் என்பது பெறப்பட்டது.

உதாரணம்:—சிவப்பிரகாசம்—(சூத்-8, செ-3.) '' தத்துவ மான வற்றின் தன்மைகள்'' என்றபாடத்திலும், சிவஞானசித்தி யார் (சூத்-11. அதிகர-2. செய்-11.) ''சிவன்சீவன் என்றிரண்டும் சித்தொன்ரும் என்னில் சிவனருட்சித் திவனருணேச் சேரும் சித்து'' சன்ற பாடத்திலும் கண்டுகொள்க.

 கனவு கனவென்று காண்பரிதாம் காணில் நனவில் அவைசிறிதும் நண்ணு—முனேவனருள் தானவற்றில் ஒன்ரு தடமருதச் சம்பந்தா! யானவத்தை காணுமா றென்.

(இ—ள்.) கனவு கனவு என்று காண்பு அரித ஆம். கன விலே நின்று கனவைத் தரிசிக்கப்படாது, காணில் நனவில் அவை சிறிதம் நண்ணு - நனவிலே காணும் கண்டது என்னில்! நனவில் அந்தக் கருவிகள் இல்லாதபடியினுலே காணவில்‰, மூணவன் அருள்தான் அவற்றில் ஒன்று - அருளிலே நின்று கண்டது என்னில்! அருள் அவத்தைகளில் பொருந்தாது, தடமருத சம்பந்தா யான் அவத்தை காணும் ஆறு என் - தடாகம்பொருந்திய மருத நகர்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! நான் அவத்தைகளேத் தரிசிக்கும் படி எப்படி? என்றவாறு. இதனுல், சுத்த தத்துவங்களேக்கொண்டு அறிய வேண் டும் என்பது பெறப்பட்டது.

உதாரணம் :—சிவப்பிரகாசம்— (சூத்-2, செய்-21.) "இத்த கைமை இறையருளால் உயிரறியும்" என்ற பாடத்திற் கண்டு கோள்க.

 அறிவறிந்த தெல்லாம் அசத்தாகு மாயின் குறியிறந்த நின்னுணர்வில் கூடா—பொறிபுலன்கள் தாமா அறியா தடமருதச் சம்பந்தா! யாமார்? அறிவார் இனி.

(இ—ள்.) அறிவு அறிந்தது எல்லாம் அசத்து ஆகும் ஆயின் - என்னுடைய அறிவினுலே அறியப்பட்டதெல்லாம் அசத்தாய் அழிந்தபோமே ஆயின், குறி இறந்த கின் உணர்வில் கூடா - வாக்கு மனத்துக்கு எட்டாமல் குறி இறந்து கிற்கிற தேவிருடைய ஞானத்திலே பொருந்தப்போகிறதே இல்ஃல, பொறி புலன்கள் தாம் ஆ அறியா - பொறி புலனுகிய தத்துவங்கள் தாமாய் அறிய மாட்டா, தடமருத சம்பந்தா யாம் ஆர் அறிவார் இனி - தடாகம் பொருந்திய மருத்தகர் வாழ் சம்பந்தமாமுனியே! யான் ஆனை? அறியப் போகிறது தான் இனி என்றவாறு.

இதனுல், கண்ணு இ இருளோடுகூடி இருளாயும், ஒளியோடுகூடி ஒளியாயும் நின்றது போலப் பாசத்தோடு கூடிப் பாசமாய்நின்ற ஆன்மா அருளோடேகூடிப் பாசம் நீங்கி அருளாய்நிற்கும் என்பது பெறப்பட்டது காண்க.

உதாரணம் :-- சிவப்பிரகாசம்- (குத்-3, செய்-6.) " சத்திது என் றசத்துத்தா னறியாது" என்றபாடத்திற் கண்டுகொள்க (5)

 சிற்றறிவு முற்சிதையிற் சேர்வாரின் ரும்சிறிது மற்றதனின் கிற்கிலருள் மன்னுவாம்— துற்றமுகில் மின்கொண்ட சோலே வியன்மருதச் சம்பக்தா! என்கொண்டு காண்பே? னியான். (இ—ள்.) சிற்றறிவு முன் சிதையின் சேர்வார் இன்று ஆம்-சிற்றறிவு முன்னே கெடுமாயின் பின் அருஃரப் பொருந்தப் போகிற பேர் இல்ஃ, சிறித மற்று அதனின் நிற்கில் அருள் மன்னை ஆம் -சிற்றறிவு கொஞ்சமாக நின்ருலும் அருள் பொருந்தாது, தற்ற முகில் மின்கொண்ட சோஃல வியன் மருத சம்பந்தா என் கொண்டு காண்பேன் யான் - மேகங்கள் கெருங்கிய ஆகாயத்தை அளாவிய சோஃல சூழ்ந்த வியன் மருதநகர்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! என்னத்தைக் கொண்டுகாண்பேன்? யான் என்றவாறு.

இதனுல், சிற்ற றிவு கெட்டது மல்ல, முன்போல இருந் ததும் அல்ல; பாசபந்தம் நீங்கித் திருவடியிலே கலந்து கிடக்கும் என்பது பெறப்பட்டது காண்க.

உதாரணம்:-சிவஞான சித்தியார்-(சூத்-11, அதி-2, செ-10) "செம்பிரத குளிகையினை களிம்பற்றுப் பொன்னுய்" என்ற பாடத்திற் கண்டுகொள்க. (6)

- 7. உன்னரிய நின்னுணர்வ தோங்கியக்கால் ஒண்கருவி தன்னளவும் நண்ணரிது தாளுகும்—என்னறிவு தானறிய வாரா தடமருதச் சம்பந்தா! யாமறிவ தெவ்வா? றினி.
- (இ—ள்) உன்ன அரிய நின் உணர்வு அத ஒங்கிய கால் -நீணத்தற்கு அரிதாகிய தேவரீர் அருள் தோன்றிய காலத்து, ஒண் கருவி தன் அளவும் நண்ண அரிது தான் ஆகும் - அழகு பொருந்திய முப்பத்தாறு தத்துவங்களால் பொருந்தப்படாது, என் அறிவு தான் அறிய வாரா - என்னுடைய பசுஞானத்தாலும் அறியப்படாது, தட மருத சம்பந்தா யாம் அறிவது எ ஆறு இனி -தடாகம் பொருந்திய மருதாகள்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! அடி யோங்கள் அறிகிறது எப்படித்தான்? இனி என்றவாறு.

இதனல், பசுகாணங்களும் சிவகாணமாய், ஆன்மாவும் அருளாய்ப் பொருந்திகின்ற அறியும் என்பது பெறப்பட் டது காண்க. உதாரணம் :—சிவப்பிரகாசம்—''மாயை மா மாயை மாயா'' என்ற பாடத்திற் கண்டுகொள்க. (7)

- 8. அருவேல் உருவன் றுருவேல் அருவன் றிருவேறும் ஒன்றிற் கிசையா—உருவோரில் காணில் உயர்கடந்தைச் சம்பந்தா! கண்டவுடல் பூணுமிறைக் கென்னும்? புகல்.
- (இ—ள்.) அருவேல் உரு அன்ற உருவேல் அரு அன்ற இருவேறும் ஒன்றிற்கு இசையா கர்த்தா திருமேனி அருவம் ஆனுல் உருவம் ஆக மாட்டாது; உருவம் ஆனுல் அருவம் ஆக மாட்டாது; அருவும் உருவும் ஒருபொருளுக்கு இரண்டு தென்மை இசையாது, உரு ஒரில் காணில் உயர் கடக்தை சம்பக்தா கண்ட உடல் பூணும் இறைக்கு என் ஆம் புகல்-திருமேனியை விசாரித்துக் காணில் உயர் கடக்தை நகர்வாழ் சம்பக்த மாமுனியே! கொண்ட திருமேனியைப் பூணப்பட்ட கர்த்தாவுக்குத் திருமேனி என்னத் திலே உண்டானது? திருவுளம் பற்ற வேண்டும் என்றவாறு.

இதனுல், ஞானத்திலே திருமேனி கொள்ளுவன் என் பது பெறப்பட்டது காண்க.

- உதாரணம்: —சிவஞான சித்தியார்- (சூத்-1, அதி-2, செய்-41) '' மாயைதான் மலத்தைப்பற்றி'' என்ற பாடத்திற் கண்டு கோள்க என்பதாம். (8)
  - இருமலத்தார்க் கில்ல உடல்விணேயென் செய்யும் ஒருமலத்தார்க் காரா யுரைப்பேன்—திரிமலத்தார் ஒன்ருக உள்ளார் உயர்மருதச் சம்பந்தா! அன்ருகில் ஆமா றருள்.
- (இ—ள்.) இரு மலத்தார்க்கு இல்லே உடல்வினே என் செய்யும் - இரண்டுமலம் உடைய பிரளயாகலருக்கு மாயை இல் லாதபடியினுல் உடம்புஇல்லே, விணபோசிக்கும்படி எப்படி?, ஒரு மலத்தார்க்கு ஆராய் உரைப்பேன் - ஒருமலமுடைய விஞ்ஞான கலருக்கு உரை ஆராகச் சொல்லுவோம்?, திரிமலத்தார் ஒன்றுக

உள்ளார் - மூன் றமைலமுடைய சகலருக்கல்லவோ ஒன்ருகஉள்ள து, உயர்மரு த சம்பந்தா அன்ற ஆகில் ஆம் ஆற அருள் - உயர்ந்த மருதநகர்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! அப்படி அல்லவாகில் ஆமாறு அருள் என்றவாறு.

இதனுல், விஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலருக்குச் சுத்த மாயையிலே தேகம் என்பது பெறப்பட்டது.

உதாரணம் :— சிவஞான சித்தியார் – '' வித்தைகள் வித்தை ஈசர் சதாசிவர் என்றிவர்க்கு'' என்றபாடத்திற் கண்டுகொள்க. (9)

10. ஒன்றிரண்டாய் நின் ெருன்றில் ஓர்மையதாம் ஒன்ருக நின்றிரண்டாம் என்னிலுயிர் கேராகும் - துன்றிருக்தார் தாங்கியவாழ் தண்கடக்தைச் சம்பக்தா! யாஞகி ஓங்கியவா றெவ்வா? றுரை.

(இ—ள்.) ஒன்று இரண்டு ஆய் கின்ற ஒன்றில் ஒர்மையது ஆம் - ஒருபொருள் விவகாரத்திலே இரண்டாய்கின்று ஒன்றும் என்னில் ஒன்ற பொருந்தமாட்டாது, ஒன்ருக கின்று இரண்டாம் என்னில் உயிர் கேர் ஆகும் - இரண்டாய்கின்ற ஒன்ரும் என்னில் ஒன்றிலே ஒன்று அழிந்தபோம், தன்ற இருந்தார் தாங்கிய வரழ் தண் கடந்தை சம்பந்தா யான் ஆகி ஒங்கிய ஆற எ ஆற உரை - ஞானத்தைப் பொருந்தின பெரியோரால் தாங்கி வாழப்பட்ட குளிர்த்த கடந்தைதகர்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! யான் சிவம் ஆகி ஒங்கின முறைமையைத் திருவுளம் பற்றவேணும் என்றவாறு.

இதனல், ஆணவத்தைப் பொருந்தின ஆன்மாவைப் போல என்பது பெறப்பட்டது காண்க.

உதாரணம் :—சிவப்பிரகாசம்– (சூத்-10, செ-8) ''ஒன்றிர்ண் டாகி ஒன்றின் ஒருமையாம்'' என்ற பாடத்திற் கண்டுகொள்க. (10)

11. காண்பானும் காட்டுவதும் காண்பதுவும் நீத்துண்மை காண்பார்கள் நன்முத்தி காணுர்கள்—காண்பானும் காட்டுவதும் காண்பதுவும் தண்கடந்தைச் சம்பந்தன் வாட்டுநெறி வாரா தவர். (இ—ள்.) காண்பானும் காட்டுவதம் காண்பதவும் நீத்து உண்மை காண்பார்கள் - காண்கிற ஆன்மாவும் காட்டுகிற சிவனும் காணப்படுகிற பொருளேயும்விட்டு உண்மையைத் தரிசிப்பார்கள் என்னில் நல் முத்தி காணர்கள் நல்ல முத்தியைக் காணர்கள், காண்பானும் காட்டுவதம் காண்பதுவும் தண் கடக்தை சம்பர்தன் வாட்டும் செறி வாராதவர் - ஆணுல் காணுகிறவனும் காட்டுகிற வனும் காணப்படுகிற பொருளும் ஆகவோ காண்பார்கள் என்னில், அப்படிக் காணுகிறவர்களும் குளிர்ச்சி பொருந்தின கடக்கைதை நகர் வாழ் சம்பந்த மாமுனி வாட்டும்வழி வாராதவர் என்றவாறு.

இதனுல், ஞாதாரு ஞானம் ஞேயம் என்கிற சங்கற்பண களே விட்டு ஒன்றுகச் சிவன் இயல்பின் உணருகிற ஞானமே பெறவேணும் என்பது பெறப்பட்டது.

உதாரணம் :— சிவஞானசித்தி (சூத்-8, அதி-2, செய்-22) ''சன்மார்க்கம் சகலகலே புராண வேத சாத்திரங்கள்'' என்றபாடத் திற் கண்டு கொள்க.

12. ஒன்றின் நுகர்வதிவன் ஊணும் உறுதொழிலும் என்றும் இடையில் இடமில்‰—ஒன்றித் தெரியா அருண்மருதச் சம்பந்தா! சேர்ந்து பிரியாவா றெவ்வாறு? பேசு.

(இ—ள்.) சர்வ வியாபியாய் இருக்கையிலேயும் தோன்ருத கிருபை பொருந்திய மருதாகர்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! தேவரீர் திருவடியைச்சேர்ந்த பிரியாமல் போகங்களேப்புசிக்கும் முறைமை திருவுளம்பற்றவேணும் என்றவாறு.

இதனல், அவன் சர்வ வியாபி ஆகையினுலும் இவன் சுதந்தா ஈனன் ஆகையினுலும் அவனே போகங்களேப் புசிப் பிக்கிறவன் என்பது பெறப்படுதல் காண்க.

உதாரணம் :—திருவருட்பயன்-95. '' அவீனயகன் நெங்கின் ரும் ஆங்கவணும் எங்கும் - இவீனயொழிர் துண்டாதல் இல்.'' எனவும், சிவஞானபோதம்– (சூத்-11, அதிகர-1, வார்த்திகப் பொழிப்புரை) '' ஈண்டு. இவ் வான்மாக்கள் அவனேயின்றியமைந்து ஒன்றையும் வீடயியா ஆகலான், அவனும் அவற்றது விடயத்தை உணரும் '' எனவும், உண்மை நேறிவிளக்கம்– (செய்-6.) ''பாதகங் கள் செய்திடினும் கொலே களவு கள்ளுப் '' எனவும் வரும் பாடத் தினும் கண்டுகொள்க.

13. அருளால் உணர்வார்க் ககலாத செம்மைப் பொருளாகி நிற்கும் பொருந்தித்—தெருளா விடுவெண்பா உண்மை விஞவாரேல் ஊமன் கனவின்பால் எய்துவிக்கும் காண்.

(இ—ள்.) அருளால் உணர்வார்க்கு அகலாத செம்மை பொருள் ஆகி நிற்கும் பொருந்தி - ஆசாரியன் அநக்கிரகம் பெற்ற ஞானவான்களுக்கு விட்டு நீங்கி மலேவு வராமல் செம்மைப்பொரு ளாகவே பொருந்திநிற்கும், தெருளா விஞவெண்பா உண்மை விஞவாரேல் ஊமன் கஞவின் பால் எய்துவிக்கும் காண் · அறியத் தக்கதாக விஞவெண்பாவின் உண்மையை விஞவி அறியாதபேர் ஊமன் கஞவிலே பால் குடித்ததக்கு ஒக்கும் என்றவாறு.

இதனை, ஞானமிகு தியுடையோர்க்குச் சத்தியமாகவே தோன்றம், அல்லாதபேர் எத்தண சாத்திரம் படித்தாலும் வினைவண்பாப் பாராராயின் ஊமன் கணுவிலே பால் குடித் ததுபோல் ஒன்றும் தெரியாது என்பது பெறப்பட்டமை காண்க.

மெய்கண்ட சந்ததியில் திருவாவடுதுறை நமச்சிவாயமூர்த்தி மரபில் வேலப்ப பண்டாரம் அநக்கிரகம் பெற்ற நமச்சிவாயத் தம்பிரான் சாலிவாகன சகாத்தம் 1600-க்குமேல் செல்லாநின்ற பிங்களளு வைகாசியீ (கி-பி. 1678)ல் செய்த விணுவேண்பாவுரை முற்றிற்று

விடுவேண்பா மூலமும்,

நமச்சிவாயத்தம்பிரான் உரையும் முற்றப்பெற்றது. தெருச்சிற்றம்பலம். திருச்சிற்றம்பலம், திருச்சிற்றம்பலம்,

=0=

